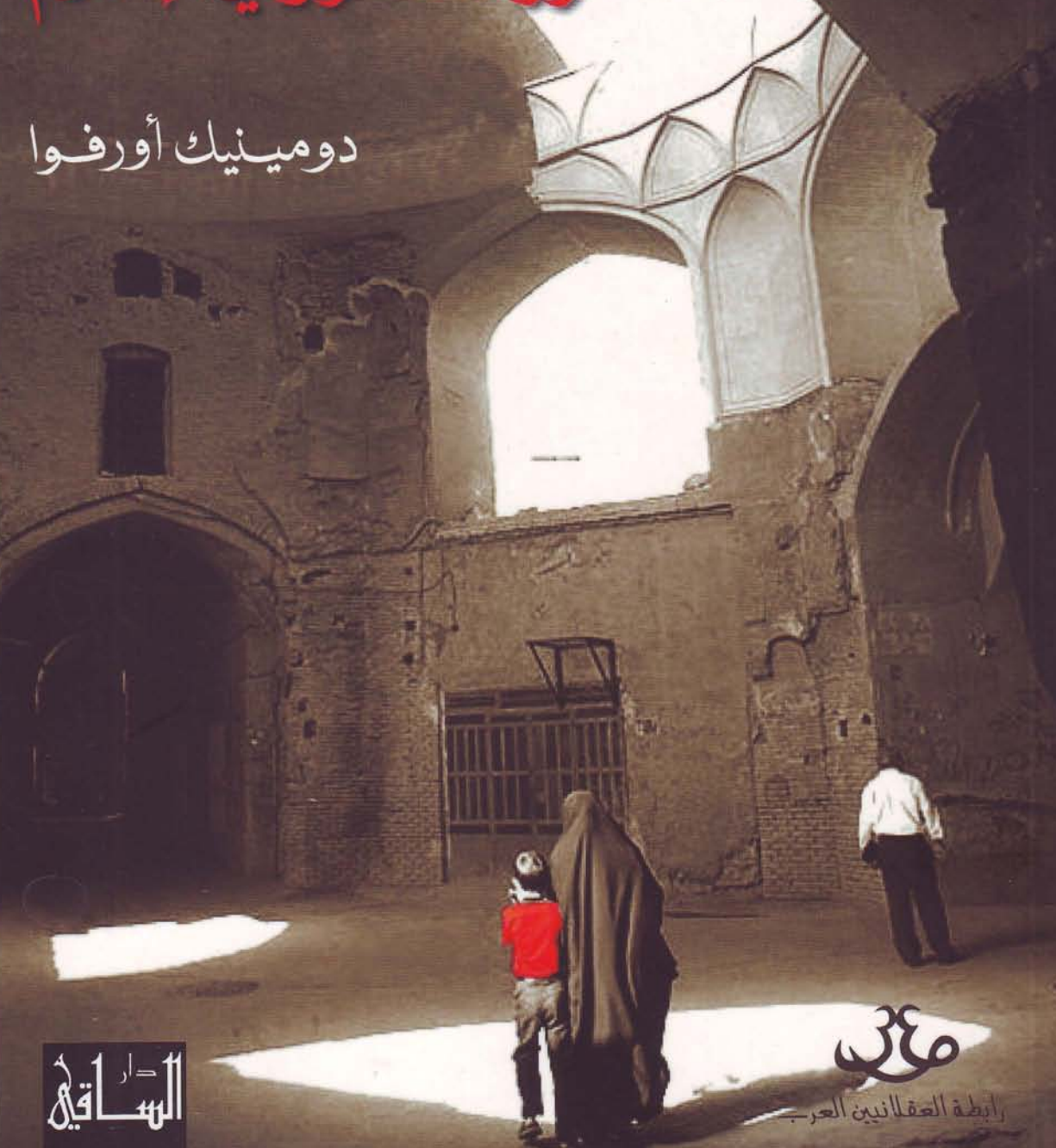


# المفكرون الاحرار في الإسلام

دومينيك أورفوا



الساقية

معنی

رابطة العقلانيين العرب

تصميم الغلاف : ماريا شعيب

دوミニك أورفوا

# المفكرون الأحرار في الإسلام

تساؤلات المفكرين العرب المستقلين حول الدين

ترجمة

د. جمال شحيد

مراجعة

د. مروان الداية



دار الساقية

رابطة العقلانيين العرب

Dominique Urvoi, *Les penseurs libres dans l'Islam classique*  
© Flammarion, Paris, 2003

دار الساقى  
بالاشتراك مع  
رابطة العقلانيين العرب  
جميع الحقوق محفوظة  
الطبعة الأولى ٢٠٠٨

ISBN 978-1-85516-283-9

دار الساقى  
بنية تابت، شارع أمين منيمنة (نزلة الساروولا)، الحمرا، ص.ب: ١١٣/٥٣٤٢ بيروت، لبنان  
الرمز البريدي: ٦٦١٤ - ٢٠٣٣  
هاتف: ٣٤٧٤٤٢ (٠١)، فاكس: ٧٣٧٢٥٦ (٠١)  
e-mail: alsaqi@cyberia.net.lb

رابطة العقلانيين العرب  
e-mail: arab rationalists@yahoo.fr

## **المحتويات**

|           |                                                                                                  |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧ .....   | مقدمة .....                                                                                      |
| ٢٩ .....  | الفصل الأول: حول ابن المقفع (متصف القرن الثاني / الثامن)<br>مقدّمات متعددة للنقد .....           |
| ٣٣ .....  | ١) المطلب الأخلاقي .....                                                                         |
| ٤١ .....  | ٢) التعارض بين الروحي وال زمني .....                                                             |
| ٥١ .....  | ٣) النقد الديني الفعلي .....                                                                     |
| ٦٣ .....  | ٤) حدود ابن المقفع: الموضوعات الممكّن قلبها إلى عكسها .....                                      |
| ٦٩ .....  | الفصل الثاني: حُنين بن اسحق (القرن الثالث هـ/التاسع م) لماذا الإيمان؟ .....                      |
| ٦٩ .....  | ١) وضع حُنين .....                                                                               |
| ٨٠ .....  | ٢) بيان من أجل تفكير أساسي .....                                                                 |
| ٨٩ .....  | ٣) الحكمة البشرية والافتتاح على التسامي .....                                                    |
| ٩٧ .....  | الفصل الثالث: التوحيد تحت مهام الشنوية .....                                                     |
| ٩٨ .....  | ١) حضور الشنوية في الحضارة العربية الكلاسيكية .....                                              |
| ١٠٦ ..... | ٢) الوراق (بداية القرن الثالث الهجري / التاسع الميلادي) .....                                    |
| ١٢٢ ..... | ٣) وجه رمزي من وجوه الإسلام: ابن الريوندي<br>(من متصف القرن الثالث هـ/التاسع م إلى نهايته) ..... |

|                                                                                                      |     |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| ٤) الإحالـة إلـى اليهودـية الـكلاسيـكـية                                                             |     |
| ـ حـيـويـه البـلـخـيـ (ـالـقـرـنـ الثـالـثـ هـ/ـالتـاسـعـ مـ)                                        | ١٤٠ |
| ـ الفـصـلـ الـرـابـعـ: ثـلـاثـةـ أـشـكـالـ مـسـتـقـلـةـ لـلـتـطـوـيرـ                                | ١٤٩ |
| ـ ١) دـينـ فـلـسـفـيـ: أـبـوـ بـكـرـ الرـازـيـ                                                       |     |
| ـ (ـنـهاـيـهـ الـقـرـنـ الثـالـثـ /ـالتـاسـعـ -ـ بـدـاـيـةـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ /ـالـعاـشـرـ)       | ١٥٠ |
| ـ ٢) مـثالـ عنـ التـديـنـ المـحـبـطـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ                                              |     |
| ـ بـدـاـيـةـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ /ـالـحـادـيـ عـشـرـ                                                | ١٦١ |
| ـ ٣) مـسـائـةـ التـعـبـيرـ الـأـدـيـ: مـثالـ الـمـعـرـيـ (ـالـقـرـنـ الـخـامـسـ /ـالـحـادـيـ عـشـرـ) | ١٧٢ |
| ـ الفـصـلـ الـخـامـسـ: الـوـحـدةـ الـصـادـقـةـ وـالـكـاذـبـةـ                                        | ١٨٩ |
| ـ ١) منـعـطفـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ /ـالـحـادـيـ عـشـرـ                                               | ١٨٩ |
| ـ ٢) عـنـدـمـاـ يـفـكـرـ بـعـضـ النـصـارـىـ فـيـ وـحدـةـ الـإـيمـانـ                                 | ١٩٤ |
| ـ الفـصـلـ السـادـسـ: نـحـوـ مـقـارـيـةـ مـوضـوعـيـةـ لـلـظـاهـرـةـ الـدـينـيـةـ                     | ٢٠٣ |
| ـ ١) مـقـولـةـ الـإـيمـانـ عـنـدـ رـامـونـ لـولـ (ـالـقـرـنـ السـابـعـ /ـالـثـالـثـ عـشـرـ)          | ٢٠٧ |
| ـ ٢) بـحـثـ اـبـنـ كـمـونـةـ (ـالـقـرـنـ السـابـعـ /ـالـثـالـثـ عـشـرـ)                              | ٢١٥ |
| ـ ٢٢٩                                                                                                |     |

## مقدمة

«لو أتيت السوق بدراهmek تشتري بعض السلع فأتأكـ الرجل  
من أصحاب السلع فدعـاكـ إلى ما عنـه وحلـفكـ لكـ أنه ليس في  
السوق شيءـ أفضل مما دعاـكـ إليهـ، لكرـهـتـ أنـ تصدـقـهـ، وخفـتـ  
الغـبنـ والخـديـعـةـ ورأـيـتـ ذـلـكـ ضـعـفـاـ وعـجزـاـ منـكـ حتـىـ تـخـتـارـ عـلـىـ  
بـصـرـكـ وـتـسـتـعـيـنـ بـمـنـ رـجـوـتـ عـنـهـ مـعـونـةـ وـنـصـراـ».

ابن المقفع

كتب هذه الكلمات عام ١٣٥ هـ (٧٥٢ م) أحد أشهر الكتاب في العالم العربي، وهي تدلّ على الظهور المبكر للحس النقي في المجال الديني داخل هذه الحضارة، وتعارض تعارضًا شديداً بعامة مع الصور النمطية السائدة التي تتراوح بين العناد اللين والعنف التعصي. إلى أي حد يمكن اعتبار هذه الصور نتيجة للجهل بالآخر؟ وإلى أي حد تجد تبريرها لدى شتى الحركات السلفية التي ما زالت منذ القرن الثالث/ التاسع على الأقلّ تسعى، وبشكل دوري، لفرض أنماط شتى من الصراطية<sup>(\*)</sup> على العالم العربي وعلى الإسلام؟ لن نخوض في ذلك إلا بشكل غير مباشر، لأنّ هدفنا هنا هو لفت الانتباه إلى أنّ هذا الحس النقي موجود داخل المجال الديني. ولكن مقاربة ظواهره تصطدم في العالم العربي بالمفارقة التالية: إنّ الردود على التفكير النقي هي التي استأثرت إجمالاً باهتمام الباحثين. ولكي نفهم مدى ذلك، سأقوم بمقارنة يمكن أن نسميها بـ «مفارقة الوراقين».

---

(\*) الصراطية: المذهب الذي يتصرّ للعقيدة القويمة ORTHODOXIE (م).

من يتعدد على أكشاك الوراقين<sup>(\*)</sup> يجد على رفوفها صورة للفكر الفرنسي في القرن الثامن عشر مختلفة جداً عن الصورة التي لقنته إياها المدرسة. فأثناء الدراسة لم يحدثه الأساتذة، بالنسبة إلى تلك الفترة، إلا عن الكتاب المناوئين صراحة للدين أو عن الكتاب الذين اعتبروه مجرد ضمانة للأخلاق وعارضوا في الوقت نفسه الأديان المؤسسة وتصدوا لأسكال الصراطية. وإذا حدثوه عن كاتب عَبَّر عن وجهات نظر الكنيسة، فليس ذلك إلا من باب التغافل، صنيعهم مع الأسقف «بومون» (Mgr de Beaumon) الذي لا يأتي له ذكر إلا بسبب إدانته «روسو»، وفي معرض التقديم لرسالة هذا الأخير في الدفاع عن نفسه. كذلك لا يذكر اسم الكاهن «برجيه» (Bergier) إلا لإبراز إبداع «روسو» أو «دولبات» (d'Holbach).

مع ذلك يبقى سهلاً أن نجد لدى الوراقين طبعات فريدة لكتاب «دفاع عن الدين المسيحي ردًا على مؤلف المسيحية المكشوف قناعها» (Apologie de le religion chrétienne contre l'auteur du christianisme dévoilé) «مذهب التالية الطبيعي مدحوضاً بأدنته أو النظر في مبادئ الكفر المثبتة في شتى كتب السيد روسو» (Déisme refuté par lui-même ou examen des principes d'incrédulité répandus dans les divers ouvrages de M. Rousseau) مما نجد الأعمال التي تهاجمها! بعامة ترك لنا القرن الثامن عشر أدباً دينياً وفيراً أكثر اتساعاً بما لا يقاس من الأدب الذي كتبه أعداؤه. وإذا أمعنا النظر نجد أن هذا الأدب الديني أو الداعي لا يُستهان به من ناحية المضمون، وأنه يستطيع أحياناً أن يقدم تحليلات مبتكرة جداً. وفي الغالب يجهل قراء المركيز دي «сад» (Sade) أن هذا الكاتب قد قرأ ووظف ما كتبه الأب «برجيه» في نقد الأخلاق النفعية. ومع ذلك لم يعد يُقرأ هذا النقد.

ذلك أنتا، منذ النهضة الأوروبية، تعودنا النظر إلى تاريخ الفكر من زاوية الابتكار، وهو ابتكار يميل إلى الإعلان عن ذاته أكثر مما يثبت ذلك موضوعياً. وهناك من الباحثين من يظن أن الكتاب «الصراطيين» لا يُعنون أحداً آخر سوى مؤرخ العقليات. وعندما يقررون بأن هذا الحكم كان متسرعاً جداً، فإنهم يعتبرون أنفسهم

(\*) الوراقون: باعة الكتب العتيقة في فرنسا (م).

منصفين إذ يضيفون إلى مؤلفهم في تاريخ الأفكار فصلاً صغيراً يدرس هؤلاء الكتاب بشكل جماعي، ولكن غالباً ما يهمله القارئ، لأنه أقحم بين الفصول المكثفة التي كرّست «للشخصيات الفردية» الكبرى.

والحال أنّ العكس تماماً هو الذي حصل في دراسة الفكر العربي. فالمؤرخون هم الذين قاموا بهذه الدراسة، فجذبوا بالتالي الكتاب «التمثيليين». ولئن يكن «الفلاسفة» Falasifa، أي الكتاب الذين ينتسبون إلى تراث الفلسفة القديمة، قد احترموا إلى حدّ ما، فلأنّهم فرضوا أنفسهم على تراثنا الغربي عن طريق الترجمات القروسطية. ولكن هذا لا يمنع أنّ العديد من الأخصائيين في الإسلاميات نظروا بحذر إلى هؤلاء الكتاب واعتبروهم هامشيين، وقد شجعوهم على هذه الرؤية طائفة من الفلسفه ممّن لم يريدوا - وعلى الأرجح لم يعرفوا - تحديد الخلقة الإسلامية لهؤلاء الكتاب الذين اقتبسوا من اليونانيين وبقيت ذهناتهم عربية. وبالمقابل، تم تركيز الاهتمام على المتكلمين الذين اعتبروا المعبرين عن صفاء الفكر العربي الإسلامي.

بديهي أنّ هذه الرغبة في إبراز البنية الفكرية الجماعية التي يمكن أن تصاحبها تحليلات فردية لمّاحة هي رغبة مشروعة تماماً. ولكن ألا يؤول ذلك إلى تبني وجهتي نظر متناقضتين بخصوص الفكر الغربي والفكر العربي؟ وبتعبير أكثر فجاجة: هل يتعيّن على المستعرب ألا يرى فيهم سوى كتاب يحتقر نظراهم إذا كان مختصاً بالقرن الثامن عشر في فرنسا مثلاً؟

إنّ هذه الازدواجية لا ترتبط فقط بـ «مفارة الوراقين» التي تنمّ بسعة انتشارها عن الطابع الذاتي للصورة المتداولة عن القرن الثامن عشر بوصفه القرن الذي انتشر فيه التفكير الحر؛ وإنما يمكن استقرأها بشكل طبيعي من مثال البحث العلمي في هذا المجال. فقد عرفت دراسة الكتاب المناوئين للصراطية الذين نعموا في التاريخ الإسلامي القديم بالزنادقة (سنعود إلى هذا المصطلح) مرحلة أولى من الازدهار ما بين ١٩٢٠ و ١٩٦٠ تقريباً في الأبحاث التي قدمها كلّ من ه. س. نيرغ (Nyberg) و م. غويدي (M. Guidi) و ب. كراوس (P. Kraus) الخ. وقد سعى بعضهم إلى التشديد على طابع القرن الثامن عشر لدى هؤلاء الكتاب القدامى (ف. غابرييلي

(F. Gabrieli). ولكن ما إن اقترحت أول توليفة لهذه الأبحاث<sup>(١)</sup>، حتى شكَّ بعض المستعربين الكبار بفائدةتها بحجَّة أنَّ هذه الأبحاث «قد تفتقَّ عن الحالات الناشرة عندما تعتبر أنها تستطيع التعبير عن شيء ممتع ومحترم أكثر مما قاله فعلاً، مع إبداء الأسف في الوقت نفسه لأنَّ الغلبة في التاريخ لم تكن لأولئك الكتاب»<sup>(٢)</sup>.

يجب إذن أن نأخذ بعين الاعتبار هذا التذكير المفيد بتحاشي إعادة صنع التاريخ مرة ثانية. ولكن إذا خفتَ على هذا النحو الاندفاع، فهذا لا يعني أنه يجب إلقاء الطفل مع ماء الحمام<sup>(\*)</sup>. فقد رأى ج. فان إس (J. Van Ess) أنَّ الزنادقة يستطيعون أن يقدموا لنا معلومات عن ذلك الفكر الداعي الذي يبقى مركز الاهتمام لدى الأخصائيين في الإسلاميات. وحالياً تتفق دراسة الفكر الحر عن أبحاث جديدة (انظر س. سترومسا S. Stroomsa وملحم شكر) حظيت نتائجها باهتمام علمي كبير.

سيكون كلامي هنا أكثر تواضعاً ولكنَّه سيكون أيضاً أكثر اتساعاً. وبدون المبالغة في قيمة الكتابات النقدية التي قدمت الحافز التاريخي للأديبيات الداعية، وبدون الإصرار على إيجاد تعسفي للفكر فلاسفة عصر الأنوار في تلك الكتابات، لم أرغب فقط في أن أكرس نفسي لهذا الفكر النبدي مركزاً على محاوره ومُبرزاً تماستَه وغزارته بذاته - وليس في ما أثاره عبر التاريخ - وإنما أيضاً في إظهار امتداده الإيجابي عبر مجموعة من المواقف التي لا تندرج في إطار المدارس المعروفة.

لقد ظهر النقد الديني في العالم الغربي في فترة متأخرة وانتصر بسرعة بحيث أغلقت الردود الداعية والسلالية العديدة، والمتميزة أحياناً، التي أثارها. أما في العالم الإسلامي فقد ظهر النقد الديني في فترة مبكرة جداً؛ ولئن اختفى إزاء تغلب الصراطيات المختلفة، فإنَّ ذلك لم يحدث بفجاجة وإنما بتحول تدريجي. ولئن خنق النقد أمام هذه التحوّلات في نهاية المطاف، فهذا لا يمنع من أنه يقدم لنا بعض المعلومات.

(١) ف. غابرييلي: الزنادقة في القرن العباسي الأول. فصل في كتاب *تبليور الإسلام*، باريس، ١٩٦١، ص ٢٣-٣٨.

(٢) ر. برونشفيغ، مناقشة هـ. نيرغ: «محنة عمرو بن عبيد وابن الريوندي»، في كتاب *العصر الكلاسيكي والأفول الثقافي في تاريخ الإسلام*، باريس، ١٩٥٧، ص ١٣٧.

(\*) تعبير فرنسي يشير إلى التخلص من كل شيء (م).

إن التقويم الكمي ، بالارتكاز إلى حجم المؤلفات المكتوبة أو عدد المنتسبين إلى التيار السائد ، هو فقط مؤشر وجود ، ولا يعتبر بذاته معياراً للكيف في مجال الفكر . هنا أيضاً قد نستنير بالمقارنة التالية : لم يعرف فكر ابن رشد صدى في العالم العربي إلاّ في القرنين التاسع عشر والعشرين بتأثير من الاستشراق . ولم يستمر ، بصورته الرشدية الغربية الملتوية ، إلاّ في أوساط اليهود والنصارى الأوروبيين ؛ ومع ذلك ، يظهر الآن كعنصر من العناصر الأساسية في الفكر العائد إلى العصر الوسيط . وأكثر من ذلك - وهذا ما حاولت إثباته في مكان آخر -<sup>(٣)</sup> فإنه يجسد أروع تجسيد المثال الأعلى للتفكير العربي المأثور من حيث هو «شرح» على بعض المعطيات (المستنبطة من التنزيل من منظور إصلاح الموحدين في جانبيه الفقهي واللاهوتي ، أو المستنقاة من التراث الثقافي في قسميه العلمي والفلسفي) . إن التشكيك في صراطية ابن رشد لا يغير شيئاً من ذلك . وبال مقابل ، إنه يلفت النظر إلى وجود موقف آخر ، داخل العالم العربي في القرون الوسطى ، يمكن أن يوصف بالاستقلالية . ومعنى هنا بالموقف الاستقلالي ذاك الذي يقيم مسافة بينه وبين موضوعه ، حتى وإن انتهى إليه .

وبالفعل ، ليس الكاتب المستقل كاتباً منعزلاً كل الانعزal بالضرورة ، أو كاتباً لا علاقة له بأي حركة جماعية ، أو خارج كل شكل من أشكال الدين ، وهذا ما يهمنا هنا . بعضهم هو كذلك ، ولكنهم استثناء . أما في أغلب الأحيان فيتعلق الأمر بشخص يقيم مسافة كافية بينه وبين مدرسته الفكرية ودينه ، وذلك ليتمكن من طرح المسائل الأساسية وإثارة التساؤلات الجذرية . وبهذا المعنى أرى أن بسكال (Pascal) هو كاتب مستقل لأنـه ، في معرض منافحـته عن المسيحية ودفعـه عن المنظور الجانسـيني ، يتسامـي في كـلا المـجالـين ، ويتجاوزـهما ليـمعـنـ النـظرـ في شـروـطـ التـفكـيرـ والإـيمـانـ . وكـما هو الحال عند بـسكـالـ ، قد يكون بين الكـتابـ الـذـينـ سـنـدـرـسـهـمـ كـاتـبـ أـثارـ إـشـكـالـاًـ ماـ وـادـعـيـ فيـ آـنـ أـنـ يـحـلـهـ . ولـكـنـناـ ، بـخـصـوصـ هـذـهـ النـقـطـةـ الثـانـيـةـ ، نـحـيـلـ الـقارـئـ إـلـىـ الـمـؤـلـفـاتـ الـعـامـةـ فيـ تـارـيـخـ الـفـكـرـ الـعـربـيـ (إـسـلـامـيـاًـ كـانـ أـمـ يـهـوـديـاًـ أـمـ نـصـرـانـيـاًـ) ؛ أـمـاـ مـاـ يـهـمـنـاـ فـهـوـ التـسـاؤـلـ بـذـاتـهـ .

(٣) د. أورفوا: ابن رشد (بالإنكليزية)، لندن نيويورك، ١٩٩١، وترجمته إلى العربية، القاهرة . ١٩٩٣

لماذا التساؤل؟ الأمر في منتهِي الأهمية بخصوص الفكر العربي، لأن التباهي مع الغرب يتجلّى بوضوح في هذه النقطة تحديداً. ذلك أن الغرب يعيش بتأكide على الفردية بذاتها. فكل كاتب يقدم نفسه كما لو أنه يتمتع باكتفاء ذاتي، ونحن نعلم بأية عنجهية استطاع ديكارت مثلاً أن يفرض نفسه حتى اليوم بوصفه مجدداً جذرياً، في حين أن دراسات «جيلسون» (Gilson) أظهرت ديكارت مديناً للثقافة السكولائية برمتها. ويردّد جميع المفكرين المعاصرين تقريباً، عن وعي أو عن غير وعي، الأخيولة الديكارتية التي تصبح عند الضحليين منهم لعبة يقصد منها الابتكار للابتكار. على العكس، نرى عند المفكرين القدامى، ولا سيما عند المفكرين العرب، إصراراً على الانتماء إلى تقليد معين، وإن كانوا يتركون التقاليد تتجاهله، أو التأويلات تتبعاد داخل التقليد نفسه؛ وهذا ما يبيّن شكلًا من الابتكار أكبر وأهم من الابتكار المقصود لذاته. ولكننا لا نكتشف ذلك إلا لاحقاً لأنه ليس هدف الكاتب. وحتى المواقف الأكثر تطرفاً - أنت من وضع المفكر نفسه (كما هي الحال في فقد اللاذع لدى ابن حزم) أم من الطابع الغرائي للمقولات المقدمة (كاستخدام أحمد بن حائط نظرية التقمص) - يمكن أن توظّف للدفاع عن شكل من أشكال الصراطية<sup>(٤)</sup>. من النادر ألا يبحث المفكرون العرب في الفكر إلا عن ثقافة أو إنشاء ذهني تكمّن قيمتهما في ذاتهما. فمن الضوري إذن التوقف عند أشكال البحث على التفكير الجزري، مهما كانت هذه الأشكال نادرة.

ومن بين الأشخاص الذين يوازون، في العالم العربي القديم، خصوم برجيه (Bergier) الغربيين - إذا اختزلنا - نقول هناك فئتان: أولاً الملحدون الصريحون، أو الانتهاقيون على الأقل، ولكننا لا نملك لهم نصوصاً يمكن أن تدخل في حقل تاريخ الفكر؛ وجّل ما لدينا منهم بعض العناصر الشعرية؛ وقد كُتب حولهم دراسات تاريخية<sup>(٥)</sup>. وهناك ثانياً المفكرون الذين انتقدوا الشأن الديني من داخله. وعند هؤلاء

(٤) بالنسبة للحالة القصوى التي أوردها ابن حائط، انظر تحليل د. توماس، *السباح ضد المسيحية في الإسلام المبكر*: *Anti-Christian Polemic in Early Islam*، كامبريدج، ١٩٥٧، ص ١٣٧.

(٥) ج. فايدا: «الزنادقة في ديار الإسلام في بداية العصر العباسي». (بالفرنسية)، مقالة في مجلة Rivisita degli Studi Orientali، السنة XVII، والعدد II - III، ص ٢٢٩ - ١٧٣؛ ملحم شكر: *الزنادقة والزنادقة في الإسلام حتى نهاية القرن الثاني هـ* - الثامن م (بالفرنسية)، دمشق =

## سأتوقف هنا لثلاثة أسباب :

- ١ - يتوفّر لدينا عدد من الوثائق المحدودة ولكن لا يُستهان بها .
- ٢ - بُرِزَ هذا التيار كتّيارات أخضب بكثير من التيار السابق ؛ وسُنِرَ أنّ شكلاً من أشكال المنطق الداخلي لعب دوراً فيه ، حتّى ولو لم تتوافر اتصالات مباشرة بين ممثليه . وقد تجلّى هذا المنطق من جهة بنضج المسائل المطروحة ، ومن جهة أخرى بردود أفعال مجمل المناهضين الصراطين .
- ٣ - بما أنّ الموضوع يتعلّق بمواقف مستقلة عن مواقف الأكثريّة ويصطدم معها ، فإنّ الإشكاليّات نفسها كانت تستأنف دوماً من جديد ولكن في سياقات مختلفة ، مما أدى بذاته إلى إثراء المنظور وقدّم لنا معرفة أكبر .

أجل ، لهذا السبب اخترت أن أسمّي هذا التساؤل بالتساؤل العربي ، بالإحالّة إلى الطابع الخاص للعالم الإسلامي القديم الذي كان يدرج ديانات شتى في إطار فقهه إسلامي وتحت كنف لغة الثقافة : أي اللغة العربية . والحال أنّ المأثرة العربية هي مأثرة لغوية لا يستطيع أحد مصادرتها . إذ سيعبر بالعربية كلّ من السوريين والرافدين والفرس والأندلسيين ، الخ . . . وسيعبر بها ، إنْ قناعة وإن اتفاقاً ، المسلمين واليهود والنصارى ، بل بعض المفكّرين ممن لا ينتمون إلى أي من هذه الأديان كالرازي . وتعني اللغة المشتركة من جهة الخضوع لمنطق واحد في التعبير ، ومن جهة أخرى اللوّج إلى مخزون ثقافي مشترك . وفي هذا المخزون الثقافي تتبوأ الظاهرة الإسلامية مكان الصدارة طبعاً ، وذلك لأسباب تاريخية جعلت من اللغة العربية لغة الثقافة في الأقاليم التي احتلّها أتباع النبي العربي محمد ، وشغل فيها نقد الإسلام بالتالي مكانة مهمة ، ولكن دون أن تكون حصرية .

إن المفكّرين الذين سنتعرّض لهم ليسوا « تمثيليين » بالمعنى السوسيولوجي ، وإنما هم « كاشفون » للطاقات الخاصة بثقافة ما . لقد تنوّقت أطروحتات فيما بينهم ، أو صدرت عنهم ، على العكس ، مساعٍ شخصية تماماً . لكن الجميع فكروا في معنى

---

= ١٩٩٤؛ ج. فان. إس: علم الكلام والمجتمع في القرنين الثاني والثالث للهجرة. تاريخ الفكر الدينية في الإسلام المبكر (بالألمانية)؛ برلين - نيويورك، ١، ١٩٩١، ص ٤١٦-٤٥٦ - ٢، ٤١-٤١، ص ١٩٩٢.

قائم، وهذا المعطى هو ثقافي، وبالتالي سوسيولوجي بوجه ما. ولا يقدّم لنا هؤلاء المفكرون «فلسفة عربية»، بل تفكيراً فلسفياً حول ما يتضمنه كون المرء عربياً أو مستعرياً. وهم يعيشون العروبة بوصفها شرط وجود فعلياً، ويتجنبون على هذا النحو أقامتها، صنيع ما يفعل بعض منظري «الأصالة» أو «العقل الإسلامي» بين معاصرينا. إنهم يقدّمون شهادة، ومكمن الفائدة في هذه الشهادة أنهم لم يقدّموها بهذا الهدف؛ ذلك لأنّ المرء يمُوّه دائمًا عندما يمثل دوراً.

لنتنظر إذًا في السياق الذي أباح هذه العبارة، وفي أبعاد هذه الإباحة.

لكي نحدّد هذا السياق، سنصطدم بصعوبة أولى تكمن في كون التراث الفكري العربي تراثاً يعشق المناظرة، وكونه يعطي وبالتالي معلومات ملتوية جداً. ونلتمس ذلك من المعاناة التي يكابدها الباحثون عندما يحددون الموقع الدقيق لهذا المفكر أو ذاك، إذ تتجاذبهم من جهة النصوص الأصلية المجزوءة في أغلب الأحيان، وكتلة التفنيدات والاعتراضات والافتراطات من جهة ثانية. وفي موضوع بحثنا الحالي يشمل هذا الملمح بالضرورة الإدانات التي أُنزلت بـ«مهزومي التاريخ». وفي ديار الإسلام عُبرَ عن هذه الإدانة من خلال كلمة زنديق. وكانت هذه المفردة الفارسية تعني أصلاً المذكين غير الصراطيين ثم المانويين. وفي بداية الحقبة الإسلامية، دلت المفردة على شخص ذي ميل أو اعتقاد ثنوبي (وهكذا خُلِطَ بين المانوية والمذكية). وقد بقيت الكلمة متداولة بعض الوقت في بلاد الرافدين، ثم في إيران لمدة طويلة. ولقد حوربت الأشكال الظاهرة من الزندقة محاربة مباشرة. ولخشية المنتصرين من عودة المعتقدات البائدة أسرفوا في استعمال المفردة وألصقوها بكل من خرج خروجاً ملحوظاً عن الرأي الشائع وبدا أنه يعرّض أنّمن الإمبراطورية الإسلامية للخطر.

ولحسن الحظ لم يمرّ جميع المفكرين في هذا الغربال الوحيد. وهكذا حفظت لنا نصوص عديدة بتمامها، ولا سيّما إذا كان مؤلفوها من غير المسلمين. ولكننا حتى في هذه الحالة لا نستطيع تجاهل الخلفيّة الإسلامية، إذ تعلق الأمر بالإطار الفقهي والاجتماعي الذي تطور الجميع فيه، شاؤوا أو أبوا.

يجدر بنا الآن أن نتمهل قليلاً لنتظر في أصل هذه المسائل التي ستشار. لا شك أنّ الموضوع شاسع، لذا سنكتفي بإبراز الخطوط العريضة فيه.

هناك مفارقة أشار إليها المفكرون القدماء إذ قالوا: إن الإيمان لا يؤمر به أمراً، ومع ذلك فإن الأديان تأمر به. فقد «أدين سقراط بعدم الإيمان بالآلهة التي تؤمن بها المدينة»<sup>(٦)</sup>. وقبله أدين بروتاغوراس (حوالي ٤١٦ ق.م)، وبعده أدين أرسطو (٣٢٣ ق.م)، وكلاهما لوحظ قضائياً للأسباب نفسها، وكلاهما اضطر للهرب؛ وقال أرسطو إنه هرب كي لا يرتكب الأثينيون جريمة ثانية بحق الفلسفة. وقد أقيمت هذه الدعاوى التكفيرية الثلاث خلال أقل من قرن ضد شخصيات مرموقة في المدينة التي اعتبرت منارة للعقل وقىئذ، وكان الدافع الوحيد إليها وجود دين قومي، شأن معظم الأديان في الحالات الأخرى (إما في مقاصدها أو في مسالكها الفعلية). والحال أنّ الدين القومي، بالتعريف، يقتضي الانتماء، ولا يستطيع المرء أن يعارضه إلا إذا ذهب أبعد في الاتجاه نفسه: وهكذا يدافع سقراط في محاورة أفلاطون عن نفسه مدعياً أنه أتقى من مناوئيه، لأنّه لا يستطيع إلا إطاعة شيطانه<sup>(٧)</sup>. وفي أيامنا ما زالت الأديان غير المجهور بها، والمتمثلة بالإيديولوجيات السياسية، تطالب بانتماء مماثل كما أظهر ذلك عدد من الكتاب المختلفين المشارب، مثل آرثر كوسترلر (A. Koestler) وموريس بارديش (M. Bardèche)<sup>(٨)</sup>.

ولكن يجب ألا يُساء فهم معنى الكلمة قومي. فالدين هو بامتياز موضع السلطة لأنّه يبرر نفسه بنفسه. وتتدخل الأشكال العينية للسلطة (الكهنوتية والسياسية...) لتقتصر تعريفاً للشأن الإلهي (تسمية المعبدات واستبدال معبد آخر...)، ولكن الشأن الإلهي تبقى له سماته الخاصة. أما الأطروحة القائلة بأن «الدجالين» يتلاعبون بتصديق العامة، فغير كافية ولا تستطيع أن تشرح إلا بعض أشكال الدين، وليس جميعها بالتأكيد. فقد لفت الإنسيون، من أمثال ف. بواس وكلود ليفي ستروس، النظر إلى قصة رجل من قبيلة «كواكيوتل» (Kwakiutl) حاد الذكاء تدرّب على السحر ليُفضح أحابيل السحرة. وعندما أصبح واحداً منهم وأدرك الآليات النفسية المستخدمة لدى المريض والتي تفسر نجاحه الشخصي، لاحظ أولاً أنّ بعض

(٦) أفلاطون: دفاع سقراط، ص ٢ b.

(٧) المرجع السابق، ص ٢٧ c وما يليها.

(٨) انظر للأول: الصفر واللانهاية *Le Zero et L'Infini*، ١٩٤١، وللثاني: رسالة إلى فرانسوا

مورياك *Lettre à François Mauriac*، ١٩٤٧.

المارسات كانت أكثر كذباً من غيرها، ثم اعترف أخيراً أنه رأى على الأقل شمانياً (كاهناً عرافاً) حقيقياً (وذلك لأنه لم يكن يقبض المال ولم يكن يضحك البة).<sup>(٩)</sup>

ولأنه لا يمكن بسهولة اختزال الدين إلى ما هو محض إنساني، فإن المعارضية الدينية الداخلية هي ظاهرة قديمة جداً. نجد في الأدب السومري الذي يرتقي إلى الألفية الثالثة قبل الميلاد قصيدة نستطيع نتها بأنها قصيدة «أيوب السومري»، كما يمكن أن نجد في الآداب المصرية والرافدية والفينيقية موضوعة «الإنسان الصالح المعدّب» الذي يشكك في الإله بسبب معاناته بالذات.<sup>(١٠)</sup> وعلى هذه الفضيحة ترد الوثنية المتعددة الآلهة بقولها: إنَّ الإنسان يراوح بين الإرادات المتعارضة لآلهة مختلفين. وهذا الحل لا يرضي بالضرورة الإنسان المعدّب (يقول أحد النصوص الفرعونية إنَّ شخصاً كهذا لا يجد مخرجاً سوى الانتحار) ولكنه يطمئن معظم الذين لا يمرّون مباشرة بمحنة. وقد تُستخدم المأساة اليونانية كـ«تطهير» (Catharsis) تتآلّم فيه العامة بالوكالة، إذ إن مسرحة الفضيحة النفسية تشّكل بحد ذاتها جواباً عنها.

في المجال الذي يهمّنا، لم يتميّز التوحيد في بداياته عن الأديان الأخرى. فالموسوية أدخلت الشريعة الدينية، ولكنها جعلت منها مبدأ حركة قومية قائمة على العبادة. وكان يتعمّن على الأنبياء أن يذهبوا أبعد من ذلك وأن يقيموا علاقة مباشرة بين كل فرد من الأمة وبين الله. وقد تميّز التوحيد عندئذ تميّزاً واضحاً عن جميع أشكال الإيمان التي وُجّدت لدى الشعوب القديمة، ثم وجد تتمته في عهد الله مع شعب إسرائيل. وقد أوجز سفر «ثنية الاشتراك» هذين الملمحين عندما قال: «اسمع يا إسرائيل. إنَّ الرب إلهاً هو ربُّ واحد» (الاصحاح ٦، الآية ٤). وتواجهنا هنا مشكلة جديدة، مفادها أنَّ المؤمن لم يعد يتعامل فقط مع إله (آلهة) الأمة، بل مع

(٩) كلود ليفي ستروس: *الانسنة البنوية* (*Anthropologie Structurale*، باريس، ١٩٥٨، ص ١٩٢ - ١٩٦ من النص الفرنسي).

(١٠) انظر مسراً بهذه النصوص المختلفة، ومقارنة بالأدبين اليوناني والهندي، في كتاب ج. ليفيك (J. Lévêque): *أيوب وإلهه. محاولة في التفسير واللاهوت التوراتيين*، باريس، ١٩٧٠، ص ١ - ١١٦.

الله بآلف ولام التعريف. بيد أن هذه المسألة ليست وقفاً على التوحيد، حتى ولو ظهرت معه للمرة الأولى؛ وستواجهها الوثنية هي أيضاً، ولو في فترة متأخرة جداً، أي في فترة المسيح، عندما أصبحت المسيحية ديانة كونية. ولكن الصبوّ إلى الكونية، مهما كان، لن يتوصّل أبداً إلى التخلص عملياً من الحوامل الدنيوية للعبادة وللشعائر بعامة.

إلاّ أن هذا التغيير أدى إلى تعديل في شكل الإيمان؛ فلم يعد هذا الإيمان انتماءً اعتقادياً فحسب، بل اقتضى أيضاً طهارة القلب والاقتناع الحميم اللذين وحدهما يجعلان العبادة صالحة. وربما كان المطلب مسرفاً، لأن الأنبياء - كي يعواضوا نوعاً ما عن الطابع الفردي الذي بات يتجلّب به الإيمان - ربطوا كرازاتهم ورجاءهم بالوجود الدنيوي والسياسي للأمة. وهكذا وجد بين الباحثين من ينوه مبكراً بـ«إيمانهم الذي لا يتزعزع بالمستقبل»<sup>(11)</sup>، إذ تراجعوا عن الاعتقاد المشترك بوجود عصر ذهبي ضائع، وأكملوا أن غير التاريخ هي تربية إلهية. وقد تعزّزت هذه الفكرة بعد سبي بابل إذ انكفا اليهود على أنفسهم وقطعوا صلتهم نهائياً بباقي الشعوب، لأن ملوك التاموس قد قام.

في هذه السيرورة، لم يعد الإيمان اعتقاداً فحسب، بل أصبح ثقةً في المقام الأول. وكل قصة إبراهيم مرکزة على هذا الجانب، أي الذهاب إلى أرض مجدهولة سيحدّدها الله له لاحقاً: «فانطلق إبرام، كما قال له رب» (سفر التكوين، الإصلاح ١٢، الآية ٦). ووعده الله بذرية: «فأَمِنَ إِبْرَامُ بِالرَّبِّ، فَحَسِبَ لَهُ ذَلِكَ بِرًا» (التكوين، ١٥، ٦). وأخضع إبراهيم كل عواطفه البشرية للأمر الإلهي: «بِمَا أَنْكَ فعلتَ هَذَا الْأَمْرَ وَلَمْ تَمْسِكْ عَنِّي بْنِكَ وَحْيْدَكَ، لَأَبْارِكَنَّكَ» (سفر التكوين، الإصلاح ٢٢، الآية ١٥).

وذهب الأمر بالأنبياء إلى حد تأويل اصطفاء الله لإسرائيل (تشنيه الاشتراك، ٦: ٧) على أنه طلب لنفقة مطلقة تستبعد اللجوء إلى أي إله آخر. وكي يعزّز أشعيا من عزيمة آحاز ملك يهوذا ليصد الهجوم الذي شنته عليه «رصين» ملك آرام، هتف

(11) أ. روس: تاريخ اللاهوت المسيحي في العصر الرسولي، الطبعة ٢، ستراسبورغ - باريس، ١٨٦٠، الجزء الأول، ص ٣٨.

قائلاً: «وبعد خمس أو ست سنوات يُحطم افرائيم فلا يبقى شعب... وأنتم إن لم تؤمنوا فلن تؤمنوا» (سفر أشعيا، الإصحاح ٧، الآية ٨ - ٩).

ولكن لئن أفصح التوحيد على هذا النحو عن الوظيفة النفسية للإيمان، أي عن نجاعته إلى حد ما، فإنه لا يكفي لتجاوز التساؤل عن العدل الإلهي، وهو تساؤل سبق التوحيد وما كان لطبيعته الخاصة إلا أن تعزّزه، إذ أكدت أن كل شيء يأتي من لدن الله. وتنم التوراة عن هذا التمزق من خلال التعارض الجلي بين سفري المزامير وأيوب. فالمزامير<sup>(١٢)</sup> تذكر باللحاج خبث البشر وتعارضه مع عدالة الله التي يكرر صاحب المزامير ثقته المطلقة بها. بل إن بعضهم يُطيل هذا التعارض ليدخل الطبيعة ضمن المقوله المستهان بها، وربما بسبب اضطراباتها<sup>(١٣)</sup> وآفاتها<sup>(١٤)</sup>، وخصوصاً بسبب طابعها الفاني الذي تهيمن عليه سرمدية الله<sup>(١٥)</sup>. ولكن النصوص السومرية والبابلية والفرعونية التي أشرنا إليها كانت ربطت الظلم بتكوين العالم ذاته. وداخل سفر المزامير نفسه نرى التعارض الأولي يتعزز بتعارض آخر، ألا وهو يقين خلاص الصالحين مقابل شقاء الظالمين الذين سيتخلّى عنهم الله (انظر المزمور رقم ١١٥، الآية ٤ و٥). ويتجلى التجسيد القومي الضروري للإيمان حتى في الطريقة التي يوصف بها الظالمون بأنهم هم الذين «يرتكبون الشر»، دون أي توضيح آخر، وبخاصة أولئك «يتربّون في مساكفهم الوعرة»، وهذه عبارة فسرت على أنها تدل على أولئك الذين يتصاهرون مع الكفار<sup>(١٦)</sup>.

ويظهر سفر أيوب كملتقى لثقافات شتى. لقد كتب ج. ليفيك J. Lévêque: «قد تكون منطقة حران هي التي أخرجت القصة الأولى لأيوب؛ ولم تقدم مصر سوى صور ونوعين أدبيين، هما البلاغة والاعتراف السلبي: ويرجح أن تكون بلاد

(١٢) وبخاصة الإصحاحات التالية: ٣٣، ٤٦، ٥٦، ٥٩، ٦٢، ٦٣، ٩١، ١١، ٣، ٢٢، ٣١، ١١٦، ١٢١، ١٣٠.

(١٣) المزمور ٤٦، ولكن يجب ألا يؤخذ النص بحرفيته، وإلاأخذ أبعاداً كارثية.

(١٤) المزمور ٩١، ييد أن المفسرين اليهود والقديامي فسروا ذلك على أنه من صنع الشيطان.

(١٥) المزمور ٧٠٢، ٢٦ - ٢٧: «في البدأ أَسْسَتِ الأرضَ، والسماءَتْ صُنِعَ يَدِيكَ. هي تزول وأنت تبقى...».

(١٦) المزامير، ص ٥٠٦ من ترجمة بيرو، الجزء الأول.

الرافدين هي التي ألهمت حوارية أيوب مع أصدقائه، وهي التي تشكل خلفية هذا السفر (...). أخيراً فإن التوراة نفسها والمأثورات النبوية والزبورية والحكمية لإسرائيل لم تضع فقط تحت تصرف كاتب سفر أيوب مجموعةً من الصور التقليدية، بل خلقت أيضاً المناخ اللاهوتي الذي منح مأساة أيوب طلاوتها الحقيقة<sup>(١٧)</sup>. ولكن أليس هذا السفر أيضاً هو ملتقي شتى الأشكال التي يمكن أن يتجلّى بها التذمر وعدم الرضا إزاء كل معتقد قومي، في معظم الأحيان، على الصعيد الأدبي، ولكن أحياناً أيضاً على الصعيد الميتافيزيقي؟ يضاف إلى ذلك أيضاً أن البيئة التوراتية لا تشير دفعة واحدة إلى الإشكالية بمجملها. ويبدو أن كتاب العهد القديم عرف صيغته الأولى في الإصلاحين الأولين فقط وفي الآيات ٧ - ١٧ من الإصلاح الأخير. وكان هذا النص البديئي يتماشى مع خط المزمير لأن أيوب كان إنساناً يقبل ويُخضع، ولأن الله كان يكافئه ويعيد إليه أرزاقه. وكما في المزمير كان الجواب: «الله وحده يعلم»، مع التنويه بأن هذه العبارة ليست إجابة. وإنما بمناسبة سبي بابل (سنة ٥٨٧ قبل الميلاد)، والأزمة الأخلاقية التي نجمت عنه، تم التخلّي عن هذا التصور الساذج وتولى كاتب جديد إدخال حواريات تتعلق بقيمة الوجود، وصار أيوب يظهر فيها كمتمرد يعاني من صمت الله<sup>(١٨)</sup>.

ولكن دين اليهود، مع أنه ضم إليه سفر أيوب، بقي محضناً من تأثيراته، لأنه أساساً دين عملي. ولقد أوضح «ماكس فيبر» (M. Weber) التعارض بين التطلع الجماعي - وأكاد أن أقول «التوجه السياسي» - لأنبياء إسرائيل وبين الاهتمام بالخلاص الشخصي الذي يمكن أن نجده في الأساطير البابلية، فقال: «ما يُفيد الإنسان هو أن يتصرف بمحاجب الوصايا الإلهية، وليس أن يتتسائل عن معنى العالم»<sup>(١٩)</sup>. ويذكر م. فيبر بالأهمية التي كان يوليها بسمارك لقراءة المزمير لتكوين مواطنين صالحين.

إن مقوله سفر ثنائية الاشتراط عن «الشِّماع»، التي بقي مضمونها العقديدي فقيراً

(١٧) ليفيك: *أيوب وإلهه*، مرجع مذكور، ص ١١٥.

(١٨) آ. أيكاسيس: *الفكر اليهودي*، ج ٣ (بالفرنسية) باريس، ١٩٨٩، ص ٣٥٧ - ٣٧٢.

(١٩) م. فيبر: *اليهودية القديمة* (بالفرنسية)، ترجمة ف. رافائيل. باريس، ١٩٧٠، ص ٤٢١.

جداً، قد استكملتها تدريجاً الأفكار الوافدة من سبي بابل والمعتقدات التي تغلغلت في أوساط الشعب، مما خلق بداية تفكير اعتبرته الانقسامات. فالإيمان بقيامة الأموات يوم البعث، مثلاً، لم يذكره الأنبياء الذين سبقوه السبي، وربما دخل هذا الإيمان بتأثير من الزرادشتية، فالتحقى بالفكرة القائلة بوجود ثواب مستقبلي، وأصبح جزءاً لا يتجزأ من إيمان اليهود في زمن المسيح، ولا سيما عند الفريسيين. ولكن حتى في ذلك العهد، بما أن سلطة التعليم الديني لم تحظ باعتراف عام وبما أنّ شئ أطياف اليهودية (من كهنة وفقهاء ومدارس حاخامية) كانت تهتم أساساً بمسائل الشعائر والسلوك، بقيت العقيدة بدائية. يقول «م. سيمون» (M. Simon): «لكي تتوضّح هذه العقيدة وتتبّلور كأن يجب انتظار ابن ميمون (القرن ١٢) ومبادئه الثلاثة عشر التي لها، رغم وجودها في الشعائر الخاصة بالكتُس، سلطة تقليدية أكثر منها معيارية؛ ذلك أن اليهودية حتى في القرن العشرين ما زالت قبل كل شيء ذات نزعة صراطية عملية»<sup>(٢٠)</sup>.

وكذلك الحال في اليهودية التي أدمجت بالمملكة العربية بدءاً من القرن السابع م / الأول هـ. فقد اتّخذ التفكير النّقدي منحى منحى. استمد الأول مصدره من المماحكات الفكرية الحاخامية القديمة. فمنذ أن وضع التلمود ظهرت هنا وهناك معارضات قطعت مع طريقة الإفتاء السائدة والمعنية قبل كل شيء بالحيل الفقهية. فحول الأفعال المحظورة مثلاً يوم السبت، يقول التلميد البابلي في الشبات الأول، العبارة الخامسة، ألف : لقد اعترض رابا قائلاً: «هل ناسخ الميشنا سُجّهد نفسه ليعلّمنا كل هذه الحالات المهجورة؟» أو «هل ما يكرز به ميشنا: إنّ الأعمال المبتكرة هي أربعون ناقص واحد، واعتبرت على ذلك، ما حاجتي إلى العدد؟» (تلמוד بابل، الشبات ١ ، ٥ ألف والشبات ٦ باء). أما المنحى الثاني في التفكير فقد نجم عن تأثير السياق الإسلامي . فكما كان ابن ميمون هو وحده، ووحده فقط، منْ قرر صياغة قانون إيمان يشبه بيانات «العقيدة» في الإسلام، كذلك فإنّ التفكير النّقدي بخصوص الإيمان الذي كان يُنتهي داخل الإسلام كان يستطيع أن يتجاوز الإسلام

(٢٠) انظر كتابه *النَّحْل اليهودية في زمن المسيح Les sectes juives au temps de Jésus* ، باريس، ١٩٦٠ ، ص ٨.

نفسه، ليشمل الأديان الإبراهيمية الأخرى وليرتّد نوعاً ما عبر الزمن إلى الأصول. وهكذا طبق «حيويه» على اليهودية النهج الذي نهجه ابن المقفع في الإسلام.

مع ظهور المسيحية، تنوّعت مسألة الإيمان. ففي الأنجليل الإزائية (Synoptiques) تحدث يسوع عن الإيمان في معرض كلامه عن المعجزات وعن فعالية الصلاة. وهذا ما دفع اللاهوتي ر. بولتمان (R. Bultman) إلى القول: «إن كلمة إيمان عند يسوع ليس لها دور خاص، ولكنها ذات دلالة عن تصوّره لله، لأن يسوع [...] لا يتكلم عن الإيمان بالله بشكل عام، بل يتكلم عنه فقط في سياق الإمكانيات المحددة والراهنة. وعنده أن الإيمان [...] هو القدرة، في فترات محددة من الحياة، علىأخذ كلية قدرة الله مأخذ الجد»<sup>(٢١)</sup>.

ومع بولس ويوحنا، ارتبط «الإيمان» بخضوع الإنسان لوحى الخلاص الإلهي<sup>(٢٢)</sup>. وهكذا ظهر شيء جديد كل الجدة، ألا هو الإيمان بشخص هو المسيح. وهكذا أيضاً يكون قد طال المسار منذ سفر المزامير، بل منذ سفر أیوب، الذي كان يرى أن الشواب هو في الدنيا. فقد حدث أولاً تقدّم في مجال الأخرويات مع إدخال فكرة التعديل<sup>(\*)</sup>، أي، كما يقول أ. شفايتزر: «فكرة حق الصالح في أن يسمى صالحًا يوم الدينونة، وبالتالي، المشاركة في مجد الملوكوت الإلهي»<sup>(٢٣)</sup>. ولكن هذا التعديل قد وضع أساساً كمكافأة لاتّابع الوصايا. ويرى بولس، الذي قطع على هذا النحو صلاته باليهودية قطعاً نهائياً، أن هناك تنافراً بين الناموس والأخرويات. فالناموس لا يستطيع أن يضمن ذلك التعديل، لأنّه يهدف فقط إلى إفهام البشر الحرية التي أتى بها المسيح. وبحدّ ذاته لا يستطيع الناموس غير أن يظهر الخطيئة للعيان ويستنزل وبالتالي اللعنة، إما لأنّه لا يمكن أن يتحقق بكماله، وإما انظر رسالة بولس إلى أهل غلاطية، الإصلاح ٣، الآيات ١٠ و ١٩).

(٢١) ر. بولتمان: يسوع، الأسطورة ومسحها (الترجمة الفرنسية)، باريس، دار نشر بايو، ١٩٦٨، ص ١٦١.

(٢٢) المرجع المذكور.

(\*) التعديل justification: تعبير لاهوتي يقصد به الحكم يوم الدينونة بأنّ الإنسان كان عادلاً وصالحاً في الحياة الدنيا، فاستحق وبالتالي النعيم دون الجحيم في الحياة الآخرة (م).

(٢٣) أ. شفايتزر: صوفية الرسول بولس (الترجمة الفرنسية)، باريس، ١٩٦٢، ص ١٨١.

بالجسد الذي يعدم كل استعداداته نحو الخير (رسالة بولس إلى أهل روما، الإصلاح ٣، الآية ٢٠؛ والإصلاح ٤، الآية ١٥، والإصلاح ٧، الآيات ١٧-٢٤). وهكذا لا يمكن للتعديل أن يأتي إلا من «الإيمان بالقدرة الافتداية لموت يسوع المسيح»<sup>(٢٤)</sup>.

مع رسالة يعقوب (الإصلاح ٢، الآية ١٩) ظهر شكل إيماني عقلي «يشكل جزءاً من مفهوم العالم ويتمثل باكتناع نظري محض بوجود الله»<sup>(٢٥)</sup>. وهذا الشكل العقلي هو بمثابة عودة إلى الموقف النفسي للديانات الوثنية ذات المنزع القومي الخالص، ولكن مع التوكيد على تطلعها نحو العالمية. ويؤول د. بولتمان ذلك على أنه نتيجة «للحاجة إلى التبشير ضد ديانة الشرك»<sup>(٢٦)</sup>. يضاف إلى هذا أن ذلك الإيمان العقلي، الذي لا تذكره أصلاً رسالة يعقوب إلا لتقدير معارضته بينه وبين ضرورة الأعمال، س يتم تضخيمه تدريجياً: فمنذ أن كتب «هرماس» كتابه «الراعي»، الذي هو في المحصلة كتاب أخلاقي أساساً، باتت الوصية الأولى تصن على الإيمان باليه واحد خالق الكل. وتناط بهذا الفعل الإيماني الحياة الدينية بأسرها: «آمنْ به إذن واحشأه، وبهذه الخشبة كن عفيفاً»<sup>(٢٧)</sup>. وسيقتفي آباء الكنيسة هذا المعنى، ولكن سواهم سيذهبون بعد من ذلك. وهكذا تشدد شذرة غنوصية منسوبة إلى «أوكسيرنخوس» (القرن الثالث أو الرابع) على ذلك الجانب العقلي فتقول: «يسأل التلاميذ: يا معلم كيف سنجد الإيمان؟ أجابهم المخلص: بالانتقال من الظلمة إلى نور الرؤى. إن انتقال العقل هذا يجعلكم تتصرفون كيف يستطيع المرء أن يهتدى إلى الإيمان الواضح للأب الذي لا أب له»<sup>(٢٨)</sup>. ومنذ كتابة إنجيل برثلماوس (مصر، القرن الرابع) تم تفسير «الخطيئة بحق الروح القدس» على أنها، حصرأً، «خطيئة بحق الإيمان»، وهذا يعني أنها تتماثل مع ترك الكنيسة الكاثوليكية للانضواء في صفوف الهرطقة<sup>(٢٩)</sup>. وهكذا، وعلى

(٢٤) المرجع السابق.

(٢٥) انظر د. بولتمان، مرجع مذكور، ص ١٦١.

(٢٦) المرجع السابق.

(٢٧) هرماس: الراعي، باريس، ١٩٦٨، ص ١٤٤-١٤٥ (الطبعة الثانية).

(٢٨) الأنجليل المنحولة (بالإسبانية). مدريد، ١٩٦٣، ص ٨٣.

(٢٩) المرجع نفسه، ص ٥٧٠.

رغم من التأكيد على «الثلثة»، أي العالمية، أعيدت الصلة مع شكل قومي من الإيمان.

لأول وهلة تبدو مقوله الإيمان التي نجدها في الأنجليل الثلاثة الأولى وكأنها موجودة في الإسلام، لأن هذا الأخير يشدد باستمرار على قدرة الله الكلية. ولكن هذا الإله النائي ليس قريباً من المسيحية إلا لأنه «الآب». وفي هذا الصدد يعيد الإسلام عقد الأواصر مع اليهودية من خلال الطابع الموضوعي للناموس (الشريعة)، في حين أن المسيحية ترى أن المعيار هو إرادة الآب الرحيم، على حد تعبير «أ. بوونايوتi» (E. Buonaiuti) إذ قال: «في كرازة يسوع يتجلى الآب، من منظور الأخلاق الإيمانية، على أنه مغاير في طبيعته، ليغدو ذاتاً في تضامن الحب»<sup>(٣٠)</sup>. ويرفض الإسلام كذلك مقوله بولس؛ فيما أن الإسلام فرض كدين سائد على بقاع شاسعة من الكرة الأرضية، فإنه سيُلهب المعارضة التي كان حدّ منها جزئياً الحل الذي قدّمه بولس. ومع ذلك فإن الإسلام سيُسعى إلى تجاوز ذلك بتوكيده على أن لا وجود لفريضة لا تكون قابلة لأن تؤدي (القرآن، سورة النساء، الآية ١٥٢): «لا نكلف نفساً إلاّ وسعاها».

لا تكتفي الشهادة الإسلامية، وهذا صحيح، بأن تؤكد على وجود الله الأحد. فمن جهة تحتوي على توجه ثانٍ يتمثل بإشهار بعثة محمد كرسول. ومن جهة أخرى، لئن عبرت كلمة شهادة عن الإقرار والتسليم، فإنَّ كلمة إيمان مشتقة من فعل «أمن» الذي يدل على الثقة. ويلتقي كلا التوجهين حول هذه الفكرة الأخيرة، أي التوكل على الله الأحد من جهة، والثقة باصطفاء النبي من جهة أخرى، وبالتالي الثقة بحقيقة الكلام الذي نَقلَه. فالإيمان بشخص محمد لا علاقة له بالبتة بالإيمان بيسوع في المسيحية. فمن حيث هو إيمان بأن «لا إله إلا الله» فإنه يدخل في باب الإيمان «العقلي» المرتكز على تصور معين للعالم. وعليه، إنما حول قانون الإيمان هذا ستدور المجادلات وأشكال التفكير التي ستصدى لها.

أضف إلى ذلك أن النطق بالشهادة الإيمانية هو الشرط الضروري والكافي للاندماج في الأمة التي يفترض أن ترتكز عليها الدولة الكبرى. ولكن لمقاومة

(٣٠) أ. بوونايوتi: بحوث دينية (بالإيطالية)، روما، ١٩٢٥، ص ١١٤.

التفاق، كان لا بد أن يبادر المفكرون، صنيع ما سيفعل الغزالي وهو يداور لغة مسجّعة، إلى الإيضاح بأن الإيمان إنما هو «قول باللسان وتصديق بالجنان وعمل بالأركان»<sup>(٣١)</sup>. ولقد كان القرآن شدّ على هذا بتعريفه المؤمنين بأنهم أولئك «الذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم بالآخرة يوقنون» (سورة الإسراء، الآية ٢ - ٣)، أو باعترافه بأن «من أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة» أصبحوا إخوانكم في الدين (سورة التوبة، الآية ٥ و ١١). وهكذا أعيد إدخال مسائل العبادة (الأركان الأربع للإسلام: الصلاة والزكاة والصوم والحجـ، بالإضافة إلى الشهادة) والطابع القومي للإيمان. وبذلك ستنبع داخـ إطار الإسلام المسـلات القديمة حول هذه الجوانـ وستخلـ عليها راهـية جديدة.

وإنما حول فكرة الثقة تلك تجلـتـ، حتى خلال حـة محمدـ، مرحلة أولـيـ، أي ضربـ من «تـاريخ ما قبل السـيرورة العـقلـية» التي نـهـتمـ بهاـ هناـ: الثـقةـ بالـرسـولـ وـالـثـقةـ بـحـقـيقـةـ الرـسـالـةـ الـتـيـ نـقـلـهاـ. إنـ التـرـاثـ الـمـتـعـلـقـ بـسـيـرـةـ النـبـيـ وـمـعـارـكـهـ يـشـيرـ دونـ تـرـددـ إـلـىـ أـنـهـ أـمـرـ عـدـدـاـ مـنـ الـأـشـخـاصـ بـدـقـ أـعـنـاقـ الـذـيـنـ شـكـكـواـ فـيـ مـاـ ذـهـبـ إـلـيـهـ. فـمـنـذـ مـعرـكـةـ بـدـرـ الـكـبـرـيـ (الـشـهـرـ الثـانـيـ مـنـ عـامـ ٦٢٤ـ) الـتـيـ توـصـلـ بـعـدـهـ مـعـظـمـ الـأـسـرـىـ إـلـىـ إـعـتـاقـ أـنـفـسـهـمـ مـقـابـلـ دـفـعـهـمـ الـفـدـيـةـ، فـإـنـ اـثـنـيـنـ مـنـ أـصـلـ خـمـسـةـ عـشـرـ تـمـ دقـ أـعـنـاقـهـمـ قـدـ أـعـدـمـاـ: الـأـوـلـ لـأـنـهـ نـظـمـ أـشـعـارـاـ اـنـقـدـ فـيـهـاـ مـحـمـداـ، وـالـثـانـيـ لـأـنـهـ تـجـرأـ عـلـىـ مـقـارـنـةـ حـكـيـاـتـهـ الـفـارـسـيـةـ بـقـصـصـ الـقـرـآنـ<sup>(٣٢)</sup>. وقد اـغـتـيلـ شـعـراءـ آخـرـونـ كـثـيرـونـ بـأـمـرـ مـنـ النـبـيـ لـأـسـبـابـ مـشـابـهـةـ: كـعـبـ بـنـ الـأـشـرـفـ قـتـلـ فـيـ السـنـةـ نـفـسـهـاـ، ثـمـ قـتـلـ أـبـوـ عـفـكـ مـعـ أـنـهـ كـانـ طـاعـنـاـ فـيـ السـنـ، وـعـصـمـاءـ بـنـ مـروـانـ، مـعـ أـنـهـ كـانـتـ اـمـرـأـ<sup>(٣٣)</sup>. وـبـعـدـ دـخـولـ مـحـمـدـ إـلـىـ مـكـةـ فـيـ الـشـهـرـ الثـامـنـ مـنـ عـامـ ٦٣٠ـ، قـتـلـ بـعـضـ الـمـعـارـضـيـنـ وـاضـطـرـ آخـرـونـ إـلـىـ الـهـرـبـ.

وبينـهـمـ نـجـدـ عـبـدـ اللـهـ بـنـ سـعـدـ الـذـيـ اـتـهـمـ مـحـمـداـ بـالـدـجـلـ. وـلـمـ يـنجـ منـ القـتـلـ إـلـاـ بـشـفـاعـةـ أـخـيـهـ فـيـ الرـضـاعـ، الـخـلـيـفـةـ الـعـتـيدـ عـمـانـ. وـالـتـهـمـةـ الـتـيـ وـصـمـهـ بـهـاـ اـبـنـ سـعـدـ تـسـتـحـقـ الذـكـرـ، وـلـاـ سـيـمـاـ أـنـ عـبـدـ اللـهـ، الـذـيـ سـيـصـبـحـ وـالـيـاـ عـلـىـ مـصـرـ فـيـ عـهـدـ

(٣١) الغـزـالـيـ: أـيـهاـ الـولـدـ، بـيـرـوـتـ، دـارـ الصـبـاحـ، الطـبـعـةـ الثـالـثـةـ، ١٩٧٩ـ، صـ ١١ـ.

(٣٢) اـبـنـ هـشـامـ: السـيـرـةـ النـبـوـيـةـ. بـيـرـوـتـ، دـارـ التـدـمـريـ، ١٩٨٧ـ، جـ ٢ـ، صـ ٢٨٥ـ وـمـاـ بـعـدـهـ.

(٣٣) المرـجـعـ السـابـقـ، جـ ٣ـ، صـ ١٢ـ وـمـاـ يـلـيـهـ؛ وجـ ٤ـ، صـ ٢٨١ـ وـمـاـ يـلـيـهـ.

عثمان، كان أولاً من بين كتبة الوحي وتبجّح بأنه غير بنفسه في النص ، مما دفعه إلى نكران الإسلام أولاً، ولم يعد إليه إلا لينال المغفرة<sup>(٣٤)</sup>. ومهما تكن القيمة التاريخية لهذه الاتهامات الموجهة إلى شخص كانت له صلة ب الخليفة اختلف المسلمين أشد الاختلاف في أمره، فإنها ترتبط بشهادة القرآن نفسه في معرض ردّه على من اتهم محمداً من خصومه بالانتحال كما في الآيات التالية: «وقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتراه وأعوانه عليه قوم آخرون . . . وقالوا: أساطير الأولين اكتتبها فهـي تُملـى عليه بكرة وأصيلاً» (سورة الفرقان، الآية ٤ - ٥)، وبوجه خاص الآية ١٠٣ من سورة النحل التي تُشير إلى مساعدة رجل أعمامي (يقترح المفسرون هنا أسماء بعض العبيد أو العتقاء) قال القائلون إنه نقل إلى محمد عدداً من المعلومات الدينية، ثم ترد بالقول: «ولقد نعلم أنـهم يقولون إنـما يعلـّمـهـ بـشـرـ، لـسانـ الـذـينـ يـلـحدـونـ إـلـيـهـ أـعـجمـيـ وهذا لـسانـ عـربـيـ مـبـيـنـ».

هنا نفهم أهمية فكرة الإيمان / الثقة في دعوة محمد. إن مشتقات الكلمة «أمن» تظهر تسعـئـةـ مرـةـ فيـ القرـآنـ، ولاـ سـيـماـ منـ خـالـلـ الفـعـلـ «آمنـ»ـ والـاسـمـ «مـؤـمـنـ»ـ (وـغالـبـاـ ما تـرـدـ هـذـهـ الـكـلـمـةـ بـصـيـغـةـ الجـمـعـ).ـ كماـ أـنـ كـلـمـةـ «إـيمـانـ»ـ نفسـهاـ تـظـهـرـ سـبـعـاـ وـأـرـبـعـينـ مرـةـ عـلـىـ الأـقـلـ.ـ وـسـنـرـىـ فـيـ تـضـاعـيفـ هـذـهـ الـدـرـاسـةـ رـدـودـ الـأـفـعـالـ الـتـيـ أـثـارـتـهاـ.

ولنذكر باقتضاب بعض معطيات السياق الخاص بالحضارة العربية الإسلامية.

١) يطالب كلنبي بأن يتم الإيمان بأقواله، بدون أن يكون في مستطاعه أن يعطي سوى «عـلـائـمـ»ـ فقطـ حولـ صـدـقـ تعـلـيمـهـ.ـ ولـكـنـ نـبـيـ الإـسـلـامـ،ـ بـعـدـ أـنـ اعتـيـرـ فـيـ مـكـةـ خـالـلـ ثـمـانـيـ سـنـوـاتـ «نـذـيرـاـ»ـ فـحـسـبـ،ـ أـصـبـحـ بـعـدـ الـهـجـرـةـ إـلـىـ الـمـدـيـنـةـ «نـبـيـ مـحـارـبـاـ».ـ وـأـثـبـتـ بـعـضـ الـكـتـابـ الـمـعاـصـرـينـ،ـ مـنـ أـمـثالـ عـلـيـ عـبـدـ الرـازـقـ،ـ أـنـ لـمـ يـشـأـ تـأـسـيـسـ دـوـلـةـ<sup>(٣٥)</sup>.ـ هـذـهـ الـمـسـأـلـةـ لـيـسـ مـنـ اـخـتـصـاصـنـاـ هـنـاـ،ـ وـلـكـنـ لـاـ شـكـ أـنـ خـلـفـاءـ الـنـبـيـ تـصـرـفـواـ فـيـ هـذـاـ الـمـنـحـيـ،ـ وـأـنـ الـنـبـيـ أـعـطـاهـمـ جـمـيعـ الـحجـجـ الـمـنـاسـبـةـ.ـ فـيـ مـاـ يـخـصـنـاـ،ـ هـنـاكـ آيـاتـ قـرـآنـيـاتـ تـعـنـيـانـاـ.ـ فـفـيـ سـوـرـةـ الـكـهـفـ،ـ تـقـولـ الـآيـةـ ٢٩ـ:ـ «فـمـنـ شـاءـ فـلـيـؤـمـنـ وـمـنـ شـاءـ فـلـيـكـفـرـ».ـ وـالـحـالـ أـنـ هـذـهـ الـآيـةـ لـيـسـ هـيـ وـحـدـهـ الـتـيـ تـهـدـدـ الـثـانـيـنـ

(٣٤) انظر مادة عبد الله بن سعد في دائرة المعارف الإسلامية، المقالة من وضع ك. هـ. بيكر.

(٣٥) علي عبد الرزاق: الإسلام وأصول الحكم. القاهرة، ١٩٢٥.

النار جهنم - وهذه واحدة من العلائم التي يحتاج بها القرآن منذ بدايات الوحي - بل إن مجمل النص القرآني يصورهم على أنهم أعداء الإسلام. وهذا ما سنتنه الشريعة الإسلامية بشكل طبيعي بتقسيمها العالم إلى دارين، ودارين فقط: دار الإسلام (التي تسود فيها الشريعة الإسلامية)، ودار الحرب التي إن لم يخضع فيها الفرد يمكن أن يدمر أو يستعبد. ولهذا السبب أيضاً فإن الآية الشهيرة القائلة «لا إكراه في الدين» (سورة البقرة، الآية ٢٥٧) لم تعنِ قط التسامح. ولا تحيل الآية نفسها إلا إلى حق غير المسلمين في اعتناق الإسلام دون صدّهم عنه. وقد فهمت دائماً بهذا المعنى، على الصعيد العملي على الأقل. وفي القرن الثامن هـ/ الرابع عشر م، ومع تشكّل مقاصد الشريعة، فُصلت هذه العبارة وغيرها من العبارات عن سياقها لتعطى قيمة معيارية بحيث تصير قاعدة لاستنتاجات ممكنة. ولكن علم المقاصد بقي هامشياً حتى أيامنا. وفي الواقع اعتُدَّ الارتداد في الإسلام جريمة تستحق الموت، مع العلم أن الارتداد إلى الإسلام يحظى حتى الآن بكثير من الدعاية، هذا حتى في الصحف. أما أنه وجدت في تاريخ العالم الإسلامي أماكن وفترات تسامح، ربما أكثر من مناطق أخرى، فهذا واقع لا مماراة فيه؛ ولكن الأمر يعود فقط إلى الإرادة الطيبة للمسؤولين في ذلك المكان والزمان، وهي إرادة يجب ربطها بأسباب اجتماعية - سياسية تتبعني دراستها في كل حالة على حدة. وبال مقابل، إن الضغوط على غير المسلمين في المحيط الإسلامي، وأشكال الغضب الشعبي الكثيرة جداً في تاريخ الإسلام، ومطالبات علماء الدين التي لا تنتقطع، كل هذا يمكن أن يستمد شرعيته من النص المقدس. وبعضهم، مثل ابن تيمية (٦٦١ / ٧٢٨ - ١٢٦٣ / ١٣٢٨) الذي أصبح المرشد الروحي للوهابية، وعن طريقها المرشد الروحي لعدد من الحركات الأصولية الحديثة، قد شككوا حتى بالشكل الشرعي الوحيد للتسامح، أي بأحكام أهل الذمة، أو بحق أهل الكتاب (اليهود والنصارى) بala يُعتبروا مصنفين في مقوله دار الحرب إنهم ارتكبوا أن يندمجوا في الدولة الإسلامية في كل ما يتعلق بالحق العام.

٢) في حين يُقدم النبي محمد ككائن بشري فقط، يعطيه الإسلام، من طرف خفي، شكلاً من الامتياز شبيهاً بذلك الذي خصّت به المسيحية يسوع الإنسان/ الإله. ليس محمد هو الشخص الذي يؤمن به لأنّه يقدم الخلاص بتضحيته، ولكنه مع ذلك يبقى الشخص الذي يُوثق به لأنّه يأتي بالخلاص بمثاله وقدوته. وهكذا

يصبح النبي نموذجاً بحد ذاته. فأقواله وأعماله، لا بل أشكال سكوته الاستحسانية - وتشكل ثلاثتها الحديث - تحظى بصدقية بحد ذاتها. وإذا لم يكن في وسعها أن تنفس القرآن، إلا أنها تستطيع أن تكون بدليلاً عنه في بعض الحالات. فمثلاً عندما لا ينص القرآن إلا على الحجر والسوط بالنسبة للزانية، اختارت الشريعة الإسلامية الرجم بناء على معطيات الحديث. والحال أن الرجم قد طبع العقلية الإسلامية بحيث أن كل حركة أصولية تميز نفسها، أول ما تميزها، بمطالبتها بتطبيق هذه العقوبة الشرعية، بالإضافة إلى قطع يد السارق. وهكذا نجد تضخماً في الإيمان/ الثقة بالنبي على حساب الإيمان المحسن، وهو تضخم يتجلّى من خلال العاطفة التي يكنّها كل مسلم لشخص النبي - زد على ذلك أن شتم النبي يستأهل عقوبة الموت.

(٣) إن من شروط الإيمان التصديق بحقيقة النص، وهذا ما يُطلق عليه اسم العلم. وإذا استعملت هذه المفردة وحدها فإنها لا تدل إلا على المعرفة الدينية: حفظ القرآن والحديث وأحكام الشريعة... أما للدلالة على العلم بالمعنى المعاصر للكلمة، فيجب أن تأتي الكلمة مع مضاف إليه: علم الهندسة، علم الطبيعة... والحديث الشهير القائل: «اطلبو العلم ولو في الصين» لا يعني إلا المعرفة الدينية.

تأخذ حقيقة النص إذن أهمية تميّز بها حتى عن معناه الروحي. وهكذا يمكن مثلاً أن يعتبر النص المقدس كمجموعة من الوصفات الطيبة. فلنجد بين بسطاء الناس من يكتفي بمعالجة الجرح بأن يضع فوقه صفحة من صفحات القرآن (ومثل هذه الأمور موجودة في جميع المجتمعات، وما يتغيّر فيها هو فقط المادة المقدسة المستعملة)، فقد وجد بالمقابل من يتخيّر من القرآن أولاً، ثم من الحديث، مقاطع ليعطيها نصاب مباحث طبية حقيقة<sup>(٣٦)</sup>. وهي ظاهرة أدت منذ القرن الخامس/ الحادى عشر إلى نشوء ما يسمى بـ«الطب النبوي»<sup>(٣٧)</sup>.

عندئذ يغدو الإيمان الديني مرهوناً بالانصياع لأدنى إشارة عملية، مهما كانت دنيوية. وهكذا يشير القرآن، كمثال على ألطاف الله، إلى «شراب مختلف ألوانه»،

(٣٦) انظر مثلاً «كتاب الطب» في صحيح البخاري، بيروت، دار السمعاني الرفاعي، ١٤٠٧/١٩٨٧، ج. ٧ - ٩؛ ص ٢٢٩-٢٦٣.

(٣٧) انظر مقالة ف. ميسو: «الطب العربي والعقلانية»، في مجلة Horizons maghrébins العدد ٢٥، ٢٦-٣٦، ١٩٩٤، ص ٢٢-٢٦.

يخرج من بطون النحل ويحوي «شفاء الناس» (سورة النحل، الآية ٦٩). وقد نسخ الحديث حول ذلك قصة رجل أتى يسأل النبي بخصوص أخيه الذي يعاني من آلام في البطن. فأمره النبي بإشراب المريض العسل، وهذه نصيحة كررها مرة ثانية بعد أن فشل الدواء. وفي المرة الثالثة هتف: «صدق الله وكذب بطن أخيك»<sup>(٣٨)</sup>. ويختتم الحديث ظافراً أن المريض سُفي هذه المرة.

بقدر ما يمكن إذن للتفكير النقدي حول الدين أن يوجد داخل حضارة يسيطر عليها الحدث الإسلامي، بقدر ما يكون مضطراً ليس فقط لأن يجاهه المسائل العامة التي يثيرها هذا الدين (ضرورة الإيمان، الشعور بالفضيحة أمام الشر...)، بل أيضاً لأن يأخذ بعين الاعتبار الحيثيات والتفرعات والأحكام التفصيلية الصادرة عن العقل العملي كما عن العقل النظري مثل مسألة وجود أو عدم وجود نص، ومسألة الانصياع التام للعقل لهذا النص، الخ. وهذا كلّه يصب في النهاية في منحى واحد، وهو كيفية استقبال العقيدة الإيمانية وكيفية فهمها.

لقد دافع المتكلمون من جهة عن جوهريّة نصوصهم المقدسة، ومن جهة أخرى عن مواقف عقديّة ذات صلة بالمذهب الذي يتّبعون إليه. وسعى الفلاسفة بدورهم لأن يضعوا الوظيفة النبوية في هيكلية معينة، كما سعوا إلى وضع تراتبية لاستقبال النبوة إما من قبل الخاصة أو من قبل العامة، وذلك بهدف العقلنة الاجتماعية التي تستكمل بشكل طبيعي عقلتهم العلمية. وقيل جميعهم بالسياق الذي هم فيه كأمر لا ينالش، سياق مملكة كبرى مبنية على الإيمان.

ليس المفكرون الذين سندرسهم من معارضي النظام الاجتماعي، وإن يكن بعضهم اقترح على المستوى المذهبي حلولاً ونماذج تأويلية. ولكنهم ساهموا بخاصة في التأكيد على نقاط - عملية أو نظرية - يقف أمامها الفكر متعرضاً. ولthen يكن كلّ من الفريقين المشار إليهما أعلاه، المتكلمون والفلسفه، قد تركوا لنا مجلدات ذات حجم موسوعي، وشادوا عمارة ذهنية ضخمة لم توقف قط عن الاستكمال وإن بقيت مغلقة على نفسها، فإنّ الفريق الذي يحظى باهتمامنا الأول هو الفريق الذي انتصر لحرية الفكر، وإن من خلال نصوص مقتضبة وتعليقات موجزة في الغالب.

(٣٨) البخاري: الكتاب المذكور أعلاه، ص ٢٣٠.

## الفصل الأول

### حول ابن المقفع (منتصف القرن الثاني / الثامن) مقدّمات متعددة للنقد

قلما يظهر التفكير الفردي منطلقاً من العدم، وإنما يكون ظهوره انطلاقاً من «أرضية» اجتماعية مؤاتية تستحضر اتجاهات روحية وفكريّة جماعية يكون تجابها خصباً بامتياز.

مع انتصار الإسلام فرضت اللغة العربية نفسها - وهي اللغة التي تبناها هذا الدين - على السكان المتغایرين الذين كانت لهم تقاليدهم وتأثيراتهم. ومن بين هذه المؤثرات، سيلعب المؤثر الشنوي والمتأثر الشكبي دوراً خاصاً. ولئن كانت المجابهات بين هذين المؤثرين والمتأثرات العربية الإسلامية أقل عدداً من تلك التي حصلت بين الأديان التوحيدية الثلاثة، إلا أنها كانت أكثر ثراء. فالجدل الذي دار بين أهل التوحيد تعلق أساساً بالنصوص: بتأويلها، وفيما بعد بأصالتها وبحريفاتها الطارئة. إلا أن الثنوية والشكية أقامتا مجابهة على صعيد العقل؛ وهذه الكلمة لا تظهر أصلاً في القرآن كمفيدة مستقلة، كما لا تظهر كذلك في العهدين القديمين والجديدين. ودون أن نتجاهل إذن ما قدمته المناظرات، وبخاصة مع المسيحية، إبان العصر الأموي، عندما كانت دمشق عاصمة تأثرت كثيراً بالتفكير البيزنطي، فإنَّ المناظرات التي تعرضت لها الزندقة والشكية هي التي ستستأثر باهتمامنا، لأنها قدّمت كما يبدو الأساس لعلم الكلام الذي قام للإسلام مقام اللاهوت. وحسب المؤثر النصي، فإنما في أعمال منسوبة إلى ابن المقفع اجتمعت للمرة الأولى شتى ملامح تلك المجابهة. ويومئذ كان عمر الإسلام قرناً ونصف قرن فقط.

اتخذ الفارسي روزبه بن داداویه (١٠٢ / ٧٥٧ / ١٤٠ - ٧٢٤ / ١٠٦ أو ٧٥٩ - ١٤٢) اسم أبي عمرو (ولاحقاً أبي محمد) عبد الله بن المقفع عندما اعتنق الإسلام. كان أبوه نبيلاً من نبلاء فارس وجابياً للضرائب، فعذب بتهمة الاختلاس ولقب بالمقفع، أي المعقوف الأصابع. وكان أديبنا نفسه كاتباً لعدد من الشخصيات في نهاية الحكم الأموي وفي بداية الحكم العباسى، ويُقال إنه أثرى من هذا العمل. وبعد أن استقر في العراق، في البصرة والكوفة، تردد إلى المجالس الأدبية التي كانت لا تزال متأثرة بالعادات والأراء الحرة جداً. ولن يذعن هو نفسه إلا متأخراً لإعلان إسلامه. ولأسباب سياسية وشخصية بحثة عذب حتى الموت بأمر من الخليفة، واستطاع ابنه محمد لاحقاً أن يصبح كاتباً لهذا الأخير<sup>(١)</sup>.

وعلى الرغم من مقتله المبكر، يبقى ابن المقفع شخصية مرموقه. فبعد الرسائل الريادية التي كتبها سلفاه اللذان دونا للأمويين، وهما سالم أبو العلاء وتلميذه عبد الحميد بن يحيى (المتوفى سنة ١٦٣ / ٧٥٣)، يعتبر ابن المقفع المؤسس الحقيقي للنشر العربي. وتميز أسلوبه عاممة بالإيجاز، وبالطريقة العقلانية في الصياغة والبحث عن التساوي بين الأفكار. وهو لا يستعمل الصيغة البلاغية إلا باعتدال. ومن هذا المنظور، يجسد توازناً تاماً بين ثراء العربية والوضوح الهندي - الأوروبي. وبعده سيتطور النشر العربي بطريقة مختلفة. فالجاحظ في القرن الثالث/الناسع، وأحمد الكاتب في القرن الرابع/العاشر، راهنا على تنوع المواضيع والاستطراد وخلط الهزل بالجد، وبخاصة على براعة باهرة في الأسلوب. وفي القرن الخامس/الحادي عشر سيطر السجع وسادت الصور البلاغية، مما أندى بالأفول الذي سيتكرس بالانحسار الذي تمّ عندما سيخنق الشكل المضمون.

هذه الفاعلية التركيبية الواضحة عند ابن المقفع على الصعيد الأدبي تتجلّى في مضمون عمله الذي اختص أساساً بالترجمة وبالتعريف بالحضارات الشرقية. وكتابه «كليلة ودمنة» هو مواءمة عربية للصيغة البهلوية لحكايات الحيوانات الهندوسية بانساتترا وتانتراخايكا. ورغم التعديلات الطارئة لاحقاً على النص والتي تحول دون

(١) انظر مقالة ف. غابرييلي في الموسوعة الإسلامية، وج. مونو: «الكتابات الإسلامية حول الأديان غير المسيحية»، مجلة MIDEO، العدد ١١، ١٩٧٢، ص ١٦.

تعرُّف العمل الدقيق الذي قام به كاتبنا - باستثناء اعتراف بربوبيه الذي سنتوقف عنده - بقيت المسحة الهندية للكتاب، ولكن تحت علامات الأسلامة. ولكن لكي يعرف ابن المقفع بحضارته الإيرانية عمل خاصٌ في ترجمة النصوص التاريخية أو الوثائقية.

ومن بين هذه الكتب لا بد من التوقف عند «كتاب مزدك» الذي فقد لسوء الحظ. وحسب «فهرست» ابن النديم<sup>(٢)</sup> نستطيع أن نفهم أن الكتاب هو محض ترجمة لنصوص مزدك، وهو إصلاحي إيراني قُتل عام ٥٢٨ بعد الميلاد تقريباً. وكانت عقيدته قريبة جداً من العقيدة المانوية، إلا أنه رأى أن «النور يفعل بالقصد والاختيار، والظلمة تفعل على الخبط والاتفاق، والنور عالم حساس، والظلماء جاهل أعمى، وإن المزاج كان على الخبط والاتفاق، لا بالقصد والاختيار»<sup>(٣)</sup>. وعلى الصعيد الأخلاقي كان قريباً أيضاً من المانوية التي تُنادي بالنزعة السلمية، أي المناداة بالسلام ورفض أي سفك للدم والامتناع عن أكل اللحوم. وقد كانت الثورة المزدكية حدثاً مهماً انتشر تأثيره وصولاً إلى العالم العربي. ولهذا تُظهر المصادر المزدكية هذه الثورة بأقتم صورها، وترکز على طابعها «الشيوعي» الجذري الذي اعتُبر كقمة للفوضى. وكان الكتاب المسلمين، الأكثر حساسية بجانبها الديني، سلبين أيضاً في هذا الصدد. فحتى نظام الملك، الذي كان رجلاً سياسياً، يعتبر في كتابه «سياسة نامه» (٤٨٥ / ٩١٠ - ٩٢٠) أن مزدك هو أول من دخل العقائد الإلحادية بهدف إلغاء كل معتقد، سواء أكان زارديشتياً أم يهودياً أم مسيحياً أم حتى وثنياً<sup>(٤)</sup>.

ما كان موقف ابن المقفع من مزدك؟ أولاً هل كان كتابه عن مزدك ترجمة فقط، أم كان مسراً تاريخياً؟ بل إن المستشرق الروسي أ. كريمسكي يذهب إلى الافتراض بأن هذا النوع من النصوص، الذي كان بين مؤلفيه زنديق شهير آخر هو الشاعر أبان

(٢) يقول ابن النديم في فهرسته، ص ١١٨، «وقد نقل عدّة كتب من كتب فارس... منها كتاب مزدك».

(٣) الشهريستاني: كتاب الملل والبلدان ص ٦٦٣ من الترجمة الفرنسية.

(٤) نظام الملك: سياسة نامه. طهران، ١٩٦٢، ص ٢٣٩.

اللاحقي (المتوفى سنة ٢٠٠ /٨١٥ - ٨١٦)، كان أدبياً أكثر منه دينياً. وحدها إعادة اكتشاف هذا الكتاب تخلّنا البتّ في ذلك<sup>(٥)</sup>.

إن إيران التي يتغنى بها ابن المقفع ليست فقط شرقية، إذ يجب اعتبارها بذاتها، أو كهمزة وصل مع الهند؛ وقد استوعب ابن المقفع جزءاً من التراث اليوناني واستطاع وبالتالي أن يظهر وكأنه المفكر الذي تتجسد فيه عالمية العقل. كذلك نقل كتابنا إلى العربية ترجمة بهلوية معدلة على الأرجح لمنطق أرسطو. وقال الكتاب القدامى إنه اختصر تارةً، وترجم تارة أخرى، وأول نص أرسطو بالذات؛ ويصعب علينا التصديق بأنهتمكن من تحصيل ثقافة هيلينية، بالإضافة إلى تراثه الخاص. وفي حوالي عام ١٩٣٣ ظن الباحثون أنهم حلوا الصعوبة معتمدين على مخطوط من بيروت يبدو أنه نسب النص إلى محمد بن عبد الله المقفع، أي إلى ابن كتابنا، وأنه فصل وبالتالي بين المفترس والمتهلين.

ولكن طبعة حديثة العهد تعيدنا إلى الفرض الأول، مع التنويه بأن الكاتب لم يذكر أقوال الفيلسوف اليوناني بذاتها، بل إنه كتب صيغة مدرسية سماها «ملخص تعليق»، وُجِدت آثارها عند ممثلي آخرين للجيل الأول من المתרגمين. وتظهر تلك الطبعة، بالإضافة إلى ذلك، أن ابن المقفع كان إلى حد ما منفرداً هنا أيضاً لأن المفردات التي جاء بها لا تناسب مع مفردات النحاة العرب المعاصرين (لا سيما سيبويه الذي كان فارسيّاً) ولا مع مفردات المתרגمين اللاحقين الكبار<sup>(٦)</sup>.

من هذه الجوانب المتعددة نفهم أنه نظر إلى شخصيتنا من زاوية أسطورية، وذلك من حيث إنه مثل مزيجاً ضبابياً من التأثيرات الأجنبية على الحضارة العربية، وهو مزيج فتّان بكل تأكيد، ولكن أيضاً مريب. وعليه لم يتورع بعضهم عن إلصاق بعض العناصر اليونانية وغيرها بنوّاته الفارسية الجلية، ولا سيما أن الموت المبكر

(٥) انظر مقالتي «زنديق» و«أبان اللاحقي» في الموسوعة الإسلامية.

(٦) انظر مقالة جيرار تروبو: «منطق ابن المقفع وأصول النحو العربي» في مجلة أرابيكا العدد ٢ - ٣ ، ١٩٨١ ، ص ٢٤٤. أما ج. فان إس فيؤكد على نسبتها إلى ابن الكاتب. انظر كتابه

*Theologie and Gesellschaft* . ٢٧ ص.

(٧) انظر مقالة تروبو الآفة الذكر.

لهذا الكاتب بدا وكأنه عقاب طبيعي على موقفه الوسطي الشائك. وإنما في عام ١٩٥٤ فقط استطاع الباحثون أن يبرهنو بالوثائق أن مقتله لم يرتبط إطلاقاً بتهمة الرندة.

كل هذا يفسر أن النصوص التي سنعرض لها «منسوبة» كلها إلى ابن المقفع، مع أن واحداً منها فقط، وهو رسالة إلى الخليفة، ثابت النسبة إليه. وليس من شأننا نحن أن نقوم بمزيد من التبحر حول هذا الموضوع. حسينا أن نقول إنّ الذاكرة الجماعية جمعت حول شخص عينه موضوعات عديدة. وإذا كان هذا التجميع لا يخلو من تجانس، فهذا يبيح لنا أن نسلط الضوء على إشكالية إجمالية.

#### ١) المطلب الأخلاقي :

إنّ أعمال ابن المقفع هي في معظمها أعمال حكيم وأديب استقى حكمياته من تراث أدبي عريق نقله إلى العربية، ومن تجربته الحياتية<sup>(٨)</sup>. وليس لهذه الأعمال أي صدى ديني فردي، ولكنها تطرح بصورة غير مباشرة قضايا كبيرة. فكتابه «الأدب الكبير»<sup>(٩)</sup> يتضمن نقداً للزهد بوصفه ثمرة لانقسام أوهام العالم، وينادي بالمتعة الكاملة والمتوازنة بهذا العالم. قيل عن ابن المقفع إنه «رجل نهضوي»، ونستطيع أن نقارنه بـ«رجل البلاط الذي تكلم عنه بالزار غراثيان» (Baltasar Gracian). ودون أن يكون هو نفسه فيلسوفاً، فقد حضر العقول لفهم عقلاني للأشياء.

إنّ مسألة معرفة الهوية الحقيقة للكاتب تطرح نفسها بإلحاح في المقدمة الشهيرة التي استهلّ بها ابن المقفع كليلة ودمنة الذي عزاه إلى المترجم الذي نقل من السنسكريتية إلى البهلوية، أي بروزيه. ظنّ بعضهم أنّ هذه القصة خيالية، لأنّ الطروحات الشكية تتناقض مع الأساس الهندي للكتاب<sup>(١٠)</sup>. ومع أنّ ف. غابريللي اعترف أنّ مقطعاً من كتاب البيرونوني عن الهند من شأنه أن يؤكّد هذا الافتراض، فقد ذهب مع ذلك إلى أنّ الأفكار الرئيسية في هذا النص هي هندية بحتة ويجب أن تعود

(٨) انظر ب. شارل دومينيك: «المذهب الأخلاقي لابن المقفع حسب رسالته في الأدب الصغير والكبير» (بالفرنسية). مجلة أرابيكا، السنة ١٢، العدد ١، ١٩٦٥، ص ٤٥-٦٦.

(٩) دار الجيل، بيروت، ١٤٠١، ١٩٨١.

(١٠) نولده: مقدمة بروزيه لكتاب كليلة ودمنة، ستراسبورغ، ١٩١٢.

إلى بروزيه، وأن ابن المقفع اكتفى بتضخيمها<sup>(١١)</sup>. أما بول كراوس من جهته فقد أظهر أنّ عدداً من المؤلفات التي كتبت بالفارسية في عهد كسرى أنوشروان وداخل بطانته، لا سيما كتاب «المنطق» الذي كتبه بالسريانية النسطوري بولس الفارسي، تدلّ على الحسّ النقدي ذاته<sup>(١٢)</sup>. ففي مقدمة كتابه «الإيساغوجي» يُظهر بولس الفارسي أنّ الخلاف بين اللاهوتيين حول الله وخلق العالم هو خلاف يدمّر الأديان. وهذا يندرج في سياق عالم «شكّي» كبير وصفه ج. فان إس (J. Van Ess) بأنه عالم اجتمع فيه حبّ المناظرات مع المأثور التجريبي الموروث عن بعض المدارس الطبية الهلنسية<sup>(١٣)</sup>. وعلى أي حال يجب ألا تؤخذ كلمة «الشكّية» بمعنى شديد التطرف؛ ذلك أنّ بعض التأثيرات المزدكية بقيت موجودة في الصيغ والمفاهيم المرجعية. وأظهر س. شاكرد استمرار هذا التأثير حتى في الأعمال المنسوبة إلى ابن المقفع<sup>(١٤)</sup>. وأعطى أمثلة مقتبسة من الأدب الساساني ومن اجتهادات دين أصيل يتجنّب الوقوع في فح الأديان القائمة، واستخلص أنّ شخصية بروزويه لا تمثل صورة الشكّي وإنما صورة «رجل إيمان عميق لا يكتفي بالمظاهر الخارجية للدين التقليدي، بل يبحث عن تعبير أكثر عمقاً عن مشاعره الدينية»<sup>(١٥)</sup>. وسنرى ما إذا كان «باب بروزويه» لا يتطابق بالأحرى مع ما نسميه حالياً بالشكّية، ويبدو أنه من الصعب على كل حال التكلم عن «إيمان عميق». فلنحاول إذن توضيح النهج الذي اتبعناه.

إلى أي حدّ يعكس هذا النص رأي المترجم الذي كيّفه للعربية؟ هل يكتفي بالنقل دون أن يدلّي بدلوه؟ للإجابة عن هذه الأسئلة، نقول فوراً إنّ مضمون النص

(١١) ف. غابرييلي: «أعمال ابن المقفع» (بالإيطالية)، Revista degli Studio Orientali مجلة السنة ١٣، العدد ٣، ١٩٣٢، ص ١٩٧-٢٤٧.

(١٢) بول كراوس: «حول ابن المقفع» R.S.O. Magazine مجلّة السنة ١٤، العدد ١، ١٩٣٣، ص ١ - ٢٠، ولا سيما ص ١٤ وما يليها. وطبع كتاب الإيساغوجي في سلسلة Anecdota Syriaca، في ليدن ما بين ١٨٦٢ - ١٨٧٥، المجلد الرابع.

(١٣) ج. فان إس: «الشكّية في الفكر الديني الإسلامي»، مجلة الأبحاث، السنة ٢١، عدد أيار/مايو، ١٩٦٨، ١، ص ١ - ١٨.

(١٤) س. شاكرد: «من إيران إلى الإسلام»، (بالإنكليزية)، انظر مجلة Jerusalem Studies in Arabic and Islam، العدد ٤، عام ١٩٨٤، ص ٣١-٤٠ و ٥٩-٥٠.

(١٥) المرجع السابق.

يمكن أن يكون قريب الصلة بنصوص أخرى له تظاهر شخصيته بوضوح أكبر، وستتوقف عندها، وهي «رسالة إلى الخليفة» و«معارضة القرآن». ويجب ألا يفوتنا أن المترجم هو منتقٍ أيضاً، ذلك أن نقل الهند إلى العالم العربي عن طريق البهلوية كان متعدد الوجوه. وهكذا نستطيع أن نعارض كليلة ودمنة بتصنيف آخر عرف مثله تكييفات عديدة بلغات شتى، ويحتوي هو أيضاً إن لم يكن على أساس هندي فعلى الأقل على اقتباسات واضحة منه، وهو «كتاب بلوهار وبوداسف»<sup>(١٦)</sup>، وهو قصة أسطورية مقتبسة نظرياً من شخصية بودا. وقد كثر عدد المدافعين عن هذا النص، كما حصل لكتاب كليلة ودمنة، ولكن في اتجاه زهدي يعارضه مضمون كتاب الأدب الكبير لابن المقفع. إن اختيار النص المترجم هو إذن علامة على التواطؤ بين المترجم وبين هذا النص. و«باب بربزويه» ينتمي في آن إلى ما قبل تاريخ النقد الديني في العالم الإسلامي، بصفته نصاً شائعاً في وسط فتحه الإسلام، وإلى المرحلة الثانية من هذا النقد عبر ترجمته إلى لغة السلطة السياسية - الدينية، وعبر التضخيم الذي ربما أضافه إليه ابن المقفع، والذي تنم عنه الأعمال الأخرى للكاتب.

هناك دليل ملموس على تدخل ابن المقفع على تدثّل بالطريقة التي يقدم بها هذا النص. فنحن نُفاجأ فعلاً عندما نرى تأملاً دينياً في تصاعيف نص من نوع «مرأة الأمراء» وينتمي في أساسه إلى المجال الأخلاقي - السياسي. أجل إن النص الحالي، الذي تم تعديله وأسلمه بشكل واضح لاحقاً، ينقلنا مباشرة من قصة بحث بربزويه عن الكتاب إلى وصف تجربته النفسية<sup>(١٧)</sup>، وفي هذا اصطناع ظاهر. بينما نجد في طبعة عزام التي صدرت في القاهرة عام ١٩٤١، والتي يعتبرها أندريه ميكيل أكثر قرباً من النص الأصلي، أن هذه النقلة تم عبر صفحة بكلاملها وفيها توضيح للسبب الذي دفع بالإمبراطور كسرى إلى الأمر بكتابه سيرة خادمه بربزويه الذي جاء

(١٦) طبعة دانييل جيماري في بيروت، عام ١٩٧٢، وطبع ترجمته في جنيف وباريس عام ١٩٧١. انظر أيضاً مقالته: «آثار وموازيات كتاب بيلوهار وبوداسف في التراث العربي» (بالفرنسية) مجلة Bulletin d'études orientales، السنة ٢٤، ١٩٧١، ص ٩٧ - ١٣٣، ولا سيما ص ١١٨ - ١١٩.

(١٧) كتاب كليلة ودمنة، طبعة لويس شيخو، الطبعة الثامنة، ١٩٦٩، ص ٣٤.

له بكتاب الحكمة، مما يعني «حث الناس على طاعة الملوك» الذين يشكلون وحدتهم منيع النبل للبشر<sup>(١٨)</sup>.

يتبدى لنا بروزويه كوريث للشريحة العسكرية عن طريق أبيه، وللشريحة الدينية عن طريق أمه<sup>(١٩)</sup>. ومنذ صباه أعدّ ليكون طبيباً، ورسخ بعده اقتناعه بهذا العلم: «ووجدت الطّب محموداً عند العقلاة ولم أجده مدفوعاً عند أحد من أهل الأديان والمملل»<sup>(٢٠)</sup>، «و كنت وجدت في كتب الطب أنّ أفضل الأطباء من واظب على طبّه، لا يتغيّر إلّا الآخرة. فرأيت أن أطلب الاستغاث بالطب ابتغاء أجر الآخرة»<sup>(٢١)</sup>. وإذا لاحظ أنّ الطب لا يُضرّ إطلاقاً بالسعادة في هذه الدنيا، رفض كل مالٍ لقاء مداواته المرضي، ورأى أنّ أفضل الأطباء هو من واظب على طبّه. وإنما فقط بعد أن اختار بروزويه حياة التضحية هذه، ولكي يتجاوز أشكال المقاومة المحتملة في دخلية نفسه، خاطب ذاته بخطاب زهدي طويل (في الصيغة الإسلامية للنص ينقدّم نصف الخطاب الذهني على الاختيار الأول)<sup>(٢٢)</sup>، وهذا ما يقلب منظار الرؤية، لأن الأخلاق تأتي عندئذ في المرتبة الثانية بعد الزهد، وفي هذا تناقض بين مع مرتبة الأخلاق في كتاب الأدب الكبير). وعلى أي حال، ليس هذا الخطاب تجراً كاملاً عن العالم، بل هو حثّ على الحذر: «ألا تستحيين من مشاركة الفجّار في حب هذه العاجلة الفانية التي من كان في يده شيء منها فليس له، وليس بياني عليه؛ فلا يألفها إلّا المغترون الجاهلون؟»<sup>(٢٣)</sup> ويتعيّن على المرء ألا يفقد رباطة جأشه: «فكان أول ما ابتدأ به وحرصت عليه علم الطب: لأنّي كنت عرفت فضله. وكلما ازددت منه علمًا ازددت فيه حرصاً، وله اتباعاً»<sup>(٢٤)</sup>. ولم يَحُلُ التفاني في سبيل الشواب في الآخرة دون أن يجد «في كتب الأولين أنّ الطبيب الذي يتغيّر بطبعه أجر الآخرة لا يُقصه ذلك حظه

(١٨) ابن المقفع: كتاب كليلة ودمنة، ترجمة أندريله ميكيل، باريس، ١٩٥٧، ص ٣٤.

(١٩) حول هذه النقطة راجع المرجع السابق، ص ٣٢٦، من النص الفرنسي الحاشية ١٤.

(٢٠) كتاب كليلة ودمنة، بيروت، مكتبة لبنان، ط ٢، ١٩٩١، ص ٧٩. [النص الفرنسي الذي ترجمتنا منه بحاجة إلى تعديل، بناء على النص العربي] (المترجم).

(٢١) طبعة شيخو، ص ٣٦.

(٢٢) المرجع السابق، ص ٣٥ - ٣٦.

(٢٣) ترجمة ميكيل، ص ٣٣.

(٢٤) المرجع المذكور، ص ٣٤.

من الدنيا. فلم يمنعني ذلك أن أصبحت حظاً عظيماً من الملوك قبل أن آتي الهند وبعد رجوعي إلى ما نلتُ من الأ��اء والإخوان فوق الذي كان طمعي فيه وتجمع إليه نفسى وفوق ما كنت له أهلاً»<sup>(٢٥)</sup>.

لا يأتي الانتقال إلى التساؤل الدينى إذن من الزهد. بل ينشأ من داخل الممارسة الطبيعية، من خلال إدراك الطابع الدنيوي العابر لنتائجـه: «ووجدت عمل الآخرة هو الذى يُسلّم من الأدواء كلها سلاماً فلا تعود إليه بعد ذلك. فاستخففت في الطب ورغبت في الدين»<sup>(٢٦)</sup>. لا يسعنا إلا أن نجد هذه الخاتمة شديدة الاستعجال، وأن نشك في أن الكاتب وجد حيلة يجذب بها اقتناع القارئ. ولا فتقارنا إلى معرفة النص البهلوى المحتمل الأصلي، لـنا أن نلاحظ أن النص العربـي يتلاعب بفعل يُسلـم. في هذا السياق تعنى الكلمة بالطبع «يـصون، ويحافظ على». ولكن القرآن يستخدمها للدلالة على اعتناق الإسلام. فـفي الأمر إذن دعوة إلى رد فعل اـنفعـالـي بهـدـف تقديمـ ما هو إـشكـالـي على أنه شيء بـديـهيـ.

لكي ندرك الالتباس في موقف ابن المـقـفعـ، علينا أن نتوقف عند بعض جوانـبـ بيانـهـ. وهنا سنعتمد النص الأكثر شيوعـاـ، مفترضـينـ أنهـ، إذا تضـمـنـ بعضـ العـناـصرـ المشـكـوكـ فيهاـ، فإنـ ماـ فيهـ منـ تـلـمـيـحـاتـ خـفـيـةـ لاـ بدـ أنـ يـكـونـ جـلـياـ وـاضـحاـ فيـ ذـهـنـ الكـاتـبـ.

تبـدىـ الصـفحـاتـ الأولىـ منـ بـابـ بـرـزوـيـهـ<sup>(٢٧)</sup> كـنصـ أدـبـيـ تمـ التـعبـيرـ عنـهـ بـوضـوحـ وـدونـ لـجوـءـ إـلـىـ الـمحـسـنـاتـ الـبـدـيـعـيـةـ السـائـدـةـ. وـمـنـ الـواـضـحـ أنـ الـكـاتـبـ أـرـادـ أنـ يـخـاطـبـ أـكـبـرـ عـدـ مـمـكـنـ مـنـ النـاسـ. وـهـذـاـ الجـهـدـ تـعـزـزـهـ طـبـيـعـةـ النـصـ مـنـ حـيـثـ هوـ سـيـرـةـ ذاتـيـةـ، وـهـيـ فـنـ نـادـرـ فـيـ الـحـضـارـةـ الـعـرـبـيـةـ الـقـدـيمـةـ. فـنـحنـ هـنـاـ أـمـامـ مـسـعـىـ فـكـريـ واضحـ وـتـعبـيرـ عنـ رـغـبـةـ الـكـاتـبـ فـيـ إـشـرـاكـ الـقـرـاءـ.

يعـالـجـ المـقـطـعـ الأولـ مـوـضـوعـينـ هـمـاـ: السـيـاقـ الـمـمـتـازـ الـذـيـ عـاـشـ فـيـ بـرـزوـيـهـ، وـاـهـتـمـامـهـ بـالـطـبـ. وـيـخـلـصـ إـلـىـ نـتـيـجـتـيـنـ: مـنـ الـمـشـرـوـعـ أـنـ يـبـحـثـ الـمـرـءـ عـنـ الـمـكـانـةـ

(٢٥) نـصـ طـبـعـةـ شـيـخـوـ، صـ ٣ـ٨ـ.

(٢٦) الـمـرـجـعـ المـذـكـورـ، صـ ٣ـ٩ـ.

(٢٧) الـمـرـجـعـ السـابـقـ، صـ ٣ـ٥ـ-٣ـ٧ـ.

الرفيعة، ولكن هذا يجب أن يتم لا بالمخاومة، بل بالمنافسة. وفي هذا الإطار الذي يبدو عادياً بوسعنا أن نلاحظ أن المحرّك ما زال ينتمي إلى مقوله رواقية: البحث «عما هو صالح للنفس» تماماً كما ينص على ذلك مذهب المحايطة. بل أكثر من ذلك، فبعض التفاصيل التعبيرية تنزع بشكل تهكمي إلى أن تدرج في إطار هذا المذهب بعض الصيغ الدينية الشائعة. فعبارة «القول والعمل» على سبيل المثال، وهي عبارة أساسية لتحديد الإيمان (علمًا بأنها ليست محض تعبير لفظي عن الانتفاء، بل يُراد بها أيضاً التطبيق)، تُستخدم هنا لتحديد نشاط الطيب الجيد<sup>(٢٨)</sup>.

ثم يأتي مقطعاً في حث الذات. ولئن ذكرت فيما الآخرة في معرض التعارض مع الزائل والفاني، فنحن نعلم أن هذه أيضاً مقوله رواقية: القول باحتقار الجسد. يُضاف إلى ذلك ورود مفردات طيبة مرتبطة بـ«العناصر»؛ وعليه ليس هناك ما يجرنا على البحث عن شيء يتجاوز الحياة أو محض الوظيفة الحيوية. أما التضمينات المتعلقة باحتقار الجسد، فعبر عنها بمعجم روائي يقول بضرورة «الاختيار».

وللتتمكن من إجراء هذا الاختيار، يذكر بروزويه كلمة «استدللت». وكلمتا دليل واستدلال هما عنصران أساسيان في الفقه الإسلامي وفي علم الكلام، ويدلان على الاعتماد على معطيات الوحي لحل مسائلهما الخاصة. ولكن السياق يبقى هنا سياقاً دنيوياً بحتاً. ذلك أن الأذكياء يقدّرون الطب ولا يرفضه «أهل الأديان والمملل». وهنا نتلمس استعمالاً تهكمياً للمفردات الدينية، لأن بروزويه يستخدم في هذه الجملة كلمتي «محمود» و«مذموم»، وهما من مفردات الأحكام الخمسة التي تحدّد كل فعل إنساني. ولكن لئن جاءت إشارة في تتمة الاستدلال إلى الدين، فإنما على سبيل الحجة الإضافية، لا كمقدمة كبرى. والمرجعية الأولى تبقى للناس العقلاء، وهذا بذاته دليل على منزع تعددي.

هكذا يكون انتفاء بروزويه إلى مذهب المحايطة واضحًا. ففي «كتب الطب»، وليس في النصوص الدينية، قرأ أن الطبيب الأفضل هو الطبيب الذي لا يعمل إلا لنيل ثواب الآخرة<sup>(٢٩)</sup>. ويضيف بشيء من الخبر: «مع أنني وجدت في كتب

(٢٨) المرجع السابق، ص ٣٥ السطر ٩.

(٢٩) المرجع السابق، ص ٣٦ السطر ١٩.

الأقدمين» أنّ هذا يُضرّ بحياة الدنيا<sup>(٣٠)</sup>. أما الممارسة فنلاحظ أنّ الهدف منها هو مرضاه الآخر، بالشفاء أو على الأقل بتخفيف المرض. وأما في ما يتعلّق بحياة النفس، فإنّ بروزويه عندما يقول إنه لم يعد يحسد إلاّ من كان قدوة، يكون قريباً جداً من نظرية أوغست كونت القائلة «بالخلود الذاتي»، وهي نظرية علمانية إلى أقصى الحدود.

يُظهر لنا هذا التحليل أنّ محرك التأمل الديني عند بروزويه ليس دينياً. ونستطيع مقاربة هذا النهج، إلى حد ما، مع الجهد الذي بذله بيير بايل Pierre Bayle في القرن السابع عشر للدلالة على أنّ الملحد يمكن أن يكون فاضلاً. ولكن في عصر ابن المقفع وفي حضارته، ما كانوا يتكلمون عن نافي وجود الله Athée بل عن الملحد. والحال أنّ هذه المفردة لها وقع أوسع وأكثر غموضاً من الكلمة الفرنسية. فليس لها صفة النفي، بل إن جذر «لـ حـ دـ» يدل على الانحراف، وهكذا استعملت في القرآن وفي العصر الأموي. وفقط مع المعتزلة استعملت مفردة إلحاد للدلالة على رفض الأديان المؤسسة<sup>(٣١)</sup>، ولا سيما في رد ابن المقفع على القاسم بن إبراهيم. ولكن هذا الرد أتى بعد ستين سنة من وفاة الشخص المقصود!

مهما كان الوضع الدقيق لمؤلفنا من منظور الصراطية، فمن الواضح أنها غضّت الطرف عن المقطع «الملغوم» الذي نظرنا فيه آنفاً لأنّ الأفكار فيه معبر عنها بشكل موارب. يدفعنا هذا إلى العودة إلى فعل «يُسلِّم»، ويعني في استدلال بروزويه النشاط الذي ينشد الخلود، والذي يفترض فيه وبالتالي أن يؤدي إلى الدين. ونستطيع أن نلاحظ أن جذر «سـ لـ مـ» يدخل في فئة عربية متميزة «من كلمات الأضداد». فكما أنّ كلمة سليم تعني المعافي كما تعني الملدوج بحية، كذلك فعل أسلم يعني في ما يعني «خان». أليس هذا ما يفسّر أنّ الكاتب ما إن استعمل هذه الكلمة حتى أكد أنّ أشبه على أمر الدين؟ ولئن ذكر في معرض حديثه أنّ الطب، بنواقصه، هو ما قاده إليه على نحو غير مباشر، فإنه لم يذكر بالمقابل شيئاً إيجابياً لا عن الدين ولا عن أشكاله التاريخية<sup>(٣٢)</sup>.

(٣٠) المرجع السابق، ص ٣٧ السطر ١ و ٢.

(٣١) انظر كلمة «ملحد» في الموسوعة الإسلامية.

(٣٢) طبعة لويس شيخو، ص ٣٩.

هنا نجد أنفسنا أمام انتقال مباشر عن بولس الفارسي : «شتى الملل؟ إنها تنغل كالنمل ، وجميعها على خلاف ، وكل منها يتتألف من ثلاثة أنواع من البشر . ووجدت الأديان والمملل كثيرة من أقوام ورثوها عن آبائهم وآخرين خائفين مكرهين عليها ، وأخرين يتغرون بها الدنيا ومتزلفها ومعيشتها ، وكلهم يزعم أنه على صواب وهدى ، فاستبان لي أنهم بالهوى يتحجّون وبه يتكلّمون لا بالعدل . وقد وجدت آراء الناس مختلفة وأهواءهم متباعدة وكلاً على كلٍ رادٌ ، وله عدوٌ ومغتاب ، ولقوله مخالف . فلما رأيت ذلك لم أجد إلى متابعة أحد منهم سبيلاً ، وعلمت أنني إن صدقت منهم أحداً بما لا علم لي به أكن مثل المصدق المخدوع»<sup>(٣٣)</sup> (يجب التنويه بأن النص الشائع<sup>(٣٤)</sup> هو أقصر وأكثر غموضاً من النص الذي نشره عزام ، لأنّه يهمل بخاصة الاعتراضات!).

ثم يلي ذلك مقطع دفاعي يبرر القول السائر : «لم أجد ثقةً آخذ منه الرأي» ، وينتهي باللحظة المتشائمة التالية : إنّ البشر لا يعرفون كيف يبررون معتقداتهم ، سواء تكلموا من تلقاء أنفسهم أم دفعوا إلى التكلم . عندئذ يقرر الكاتب أن يلزم دين أجداده ، وهنا أيضاً لا يجد «أية حجة أو أي عذر»<sup>(٣٥)</sup> (يجب لفت النظر هنا إلى أن النص الشائع<sup>(٣٦)</sup> يفضل أكثر في بيان هذا النقد!).

وأخيراً يشعر الكاتب بأنّ هاجس الموت يسيطر عليه ويعبر عن خشيته من أن يبعده هذا الكشف عن جوهر الموضوع؛ وهذا ما يجعله يبرم قراره النهائي بالتزام النهج العام : «فلما خفتُ من التردد والتحول ، رأيت ألا أتعرّض لما أتخوف منه المكروه ، وأن أقتصر على عمل تشهد النفس أنه صحيح<sup>(٣٧)</sup> يوافق كل الأديان»<sup>(٣٨)</sup> . وتکاد هذه المبادئ أن تكون أخلاقية حصرًا : الامتناع عن الضرب والقتل والسرقة

(٣٣) انظر النص الذي اعتمدته أندرية ميكيل في ترجمته ، ص ٣٥-٣٦.

(٣٤) طبعة شيخو ، ص ٣٩.

(٣٥) حسب ترجمة ميكيل ، ص ٣٨.

(٣٦) طبعة لويس شيخو ، ص ٤١.

(٣٧) تستعمل طبعة عزام كلمة «بـ» القريبة من الكلمة pietas اللاتينية ولكن الطبعة الشائعة تستعمل الكلمة «صحيح».

(٣٨) طبعة لويس شيخو ، ص ٤٢.

والخيانة والغصب والكذب والبهتان والغيبة ومزايلة الأشرار، الخ. بيت القصيد إذن هو «الصلاح»، ولو كان صلحاً سلبياً بحثاً، والإحالة الدينية الوحيدة هي أنه أضمر في نفسه «ألا أكذب بالبعث ولا القيامة ولا الثواب ولا العقاب»<sup>(٣٩)</sup>. أي أنه استمر في مراعاة الأخلاق من منظور يستحضر إلى الذهن مسلمات العقل العملي عند كانط.

وبالفعل، إن المنظور الأخلاقي ملتبس. فالجزء الثاني من «باب بربوبيه» يتضمن تاماً عن العجز البشري الذي يدفع المرء إلى الرغبة في التحرر من وضعه الأليم والفاشي بغية الوصول إلى آخرة يتحقق فيها المرء تجليه، مع خوفه في ذات الوقت من التخلّي عن العالم تخلياً كلياً ليطارد بدلاً منه نوعاً من الوهم. والحجّة التي تؤيد الخيار الأول مشغولة بعنایة، إذ تستعيد الموضوعات التي وردت مثلاً في كتاب بلوهار وبوداسف<sup>(٤٠)</sup> الذي قلنا عنه مع ذلك إنّ توجّهه مختلف جذرياً: ففي هذا الكتاب يعترف الجنابرة بهشاشة وضعهم فيجلّون إلى «الدين الحقيقي»، دين النساك. أما في كليلة ودمنة فينهي المتكلّم حديثه كالتالي: «فحينئذٍ صار أمري إلى الرضا بحالٍ وإصلاحٍ ما استطعتُ إصلاحه من عملي. لعلي أصادف باقي أيامِي زماناً أصيب منه دليلاً على هدائي، وسلطاناً على نفسي، وقواماً لأمري»<sup>(٤١)</sup>. وبعدها يشرع بالكتاب ذاته والمُؤلَّف أساساً من حكايات ذات مغزى أخلاقي - سياسي. وهكذا، كما ذُكر في البداية، لا يكون التجدد والعزوف استسلاماً لله وإنما للحكيم.

## ٢) التعارض بين الروحي والزمني

في الأدب الكبير كما في كليلة ودمنة تبقى الإحالة إلى الدين إحالة شكلية بحثة فلسفية. وعلاوة على ذلك، تظهر في هذا الكتاب موضوعات هامتان: ١) التوجس من «المعاصرين» الذين يحرّكهم الهوى وحده، وتفضيل الأقدمين الذين يظهرون

(٣٩) متن النص، ص ٤٣ (ولا تظهر فيه الكلمة «الحساب» التي وردت في الترجمة الفرنسية).  
٤٠ نلاحظ الموضوعات نفسها المتعلقة بالرضا التام لدى الناسك، كما نلاحظ شتي أوجه الضعف البشري والوصف الطبي لهذا الضعف انطلاقاً من نظرية الأمزجة، حتى الوصول إلى مثل ذلك الرجل الذي وجد نفسه في بئر فوق أغصان عليها حيتان ويقضم الغصين جُرذان، فنسي كل شيء وانشغل بشهد العسا.

٦٤) طبعة لبس شيخه، ٢

دائماً أصحاب عدل، دون الاضطرار إلى اتباع تفاصيل معتقداتهم أتباًعًاً أعمى. ذلك أن المعيار الذي ترجح كفته هو المعيار الأخلاقي. ٢) التوجس أيضاً من أولئك الذين يطلبون منا أن نصدق أقوالهم ولا يستطيعون تبرير إيمانهم تبريراً عقلانياً. وبشكل ضمني يقيم ابن المقفع تعارضًا بين السلطة الدينية، العشوائية، وبين السلطة السياسية التي تكون سلطة لا تعارض إذا اعتمدت على الحكم المترافق عبر القرون.

إذا وضعنا هذه التحفظات جانباً، نجد في النصوص المنسوبة إلى ابن المقفع نوعين من الأوجه. الأول، وهو قريب مما سبق، ولكنه يتميز عنها بعنف العبارة، هو نص يبدو وكأنه يقيم تعارضًا بين المانوية - دين الأقدمين كما يتجلّى في جوهره الذي يعتقده من التفاصيل السجالية - وبين الإسلام، وهو دين فرضته صروف الدهر الراهنة. سنعود إلى ذلك لاحقاً. لنتوقف أولاً عند إجابة أخرى نجدها في رسالة الصحابة<sup>(٤٢)</sup>، وهي وثيقة شبه رسمية وجهها إلى الخليفة، ويبدو فيها المؤلف وكأنه يحاول استغلال الطرف القائم وتحسينه قدر الإمكان.

الكتاب هو عبارة عن مجموعة من النصائح أسدتها لعاهر الإمبراطورية الإسلامية، ليس على الصعيد الشخصي كما في «مرايا الملوك» التي ينتمي إليها كتاب كليلة ودمنة، وإنما على الصعيد السياسي. في هذا العمل الذي لا شك في صحته، نلاحظ أنَّ الأسلوب أقل دقة وصرامة من النصوص الأخرى المنسوبة إلى ابن المقفع. ولعلَّ السياق هو الذي يفسر ذلك: فالخطاب ليس موجهاً هنا إلى أي شخص كان بأسلوب واضح وبطريقة عقلانية لتبلیغه تجربة روحية فردية أو مجموعة من المعطيات التربوية التقليدية؛ بل المقصود إسماع صوت الكاتب لسلطة كبيرة لا وصول إليها إلا عبر مراسم معينة، تؤلف زخرفة الأدب الكبير جزءاً منها (على منوال الأسلوب التعبيري لكتاب الدواوين).

نستطيع قراءة هذا النص من وجهتي نظر متناقضتين. فقد نظر إليه في أغلب الأحيان بدلالة التاريخ اللاحق للإسلام. وفي بداية ذلك العصر العباسى كان يسع

---

(٤٢) ترجمتها إلى الفرنسية شار بيلا بعنوان: «ابن المقفع، قُتل حوالي عام ٧٤٠ / ٧٥٧، مستشار الخليفة» باريس، ١٩٧٦.

العالم الإسلامي أن يتطور بأوجه مختلفة. ويقترح ابن المقفع وجهاً يتمثل بتوحيد الفتاوى القضائية لمختلف المدارس الفقهية، بدفع من السلطة، وهو أمر كان من شأنه لو تحقق أن يفتح منظوراً نحو علمنة الحضارة الإسلامية. وقد استعمل س. د. غويتين (S. D. Goitein) عبارة نقطة انعطاف (turning point) في هذا الخصوص<sup>(٤٣)</sup>، وحذا حذوه عدد من المستشرقين.

ولكن خلافاً لهذا التقييم «الشوري»، نستطيع، مع س. شاكرد، أن نضع أنفسنا في مسار الحضارة السياسية التي يتغنى بها ابن المقفع. وعندئذ نجد أنفسنا أمام مجموعة من الموضوعات، وحتى من الصيغ التقليدية السائدة في إيران<sup>(٤٤)</sup>. وبدل أن يؤدي هذا النص إلى العلمنة، بالمعنى المعاصر للكلمة، فإنه يستعيد فكرة أن «الدين والسلطان توأمان». وفي الوقت الذي تتناقض فيه هذه الفكرة مع الإسلام كما يتجلى بشكله الغالب، أي ما سُمي لاحقاً بالإسلام «السنني»، فإنها تتناسب مع التصور الشيعي الذي نشأ، كما يبدو، في مدن المماليك الشيروقاطية في جنوب شبه الجزيرة العربية، بالتعارض مع ديمقراطية القبائل البدوية في وسط وشمال شبه الجزيرة، والذي فرض نفسه أولاً في النصف الجنوبي من العراق، ليصبح في القرن العاشر/ السادس عشر الدين الرسمي لإيران.

والحق أننا لو نظرنا في رسالة الصحابة من منظور مضمونها وحده، لوصلنا إلى طريق مسدود. وعلى حد علمي لم تطالب الشيعة قط بأبوة هذا النموذج الأدبي، ولم تكن تستطيع ذلك نظراً لشهرة مؤلفه المشبوهة دينياً. أما بالنسبة للتاريخ السنني، فإننا قد نقع في فخ إعادة تشكيل لاحقة للواقع. ويلاحظ ف. غابرييلي آسفًا أن «ربط الشريعة بالسلطة السياسية، كما نادى به ابن المقفع، لم يتحقق، وأن تطور الفقه الإسلامي نهجاً طريراً معاكساً هو طريق الإجماع، الذي يبقى نظرياً في منجمي من كل تدخل من جانب السلطان، وهذا ما أدى فعلياً إلى تكليس الفقه وابتعاده عن الواقع

(٤٣) س. د. غويتين A turning point in the history of the muslim state. A propos al Muqaffa's Kitab al Sahaba.

مقالة أعيد نشرها في مجلة Studies in Islamic History and Institutions ليدن، ١٩٦٦، ص ١٤٩ - ١٦٧.

(٤٤) انظر الحاشية رقم ١٤ من المقالة السابقة.

المعيش»<sup>(٤٥)</sup>. ولكن عندما استعيدت مسألة الفصل بين الزمني والروحي داخل العالم الستي، وهذا انتلاقاً فقط من كتاب الشيخ علي عبد الرزاق: «الإسلام وأصول الحكم»<sup>(٤٦)</sup> (١٩٢٥)، جرى ذلك على أساس مختلف جداً، أي إقصاء كل دور ديني للخلافة.

وهناك جانب آخر يشير اهتمامنا ويكمّن في المحاجة نفسها. ففي المقطعين المتعلقين بالعلاقات بين السلطة والدين<sup>(٤٧)</sup>، يؤكّد الكاتب بشكل تقليدي أنّ خير الأمور أو سطحها، فيقول: «إِنَّا قَدْ سَمِعْنَا فَرِيقًا مِّنَ النَّاسِ يَقُولُونَ: لَا طَاعَةَ لِمَخْلوقٍ فِي مُعْصِيَةِ الْخَالقِ. بَنُوا قَوْلَهُمْ هَذَا بَنَاءً مَعْوِجًا فَقَالُوا: إِنَّ أَمْرَنَا إِلَمَامٌ بِمُعْصِيَةِ اللَّهِ فَهُوَ أَهْلٌ أَنْ يَطِيعَ. فَإِذَا كَانَ إِلَمَامٌ يَعْصِي فِي الْمُعْصِيَةِ وَكَانَ غَيْرُ إِلَمَامٍ يَطِيعُ فِي الطَّاعَةِ، فَإِلَمَامٌ وَمَنْ سَوَاهُ عَلَى حَقِّ الطَّاعَةِ سَوَاءٌ. وَهَذَا قَوْلٌ مَعْلُومٌ يَجِدُهُ الشَّيْطَانُ ذَرِيعَةً إِلَى خَلْعِ الطَّاعَةِ وَالَّذِي فِيهِ أَمْنِيَتُهُ لَئِلَا يَكُونُ لِلنَّاسِ نَظَارٌ وَلَا يَقُولُ بِأَمْرِهِمْ إِلَمَامٌ وَلَا يَكُونُ عَلَى عَدُوِّهِمْ مِنْهُمْ ثُقلٌ»<sup>(٤٨)</sup>.

لقد اختار ابن المقفع هذين النقيضين ببراعة، لأنّ الفترة المعنية هي بداية العصر العباسي. فالحدّ الأول هو حركة الخوارج التي تأبّت عليها الأمة بكمالها متهمةً إيابها بالتزمت الذي يحول دون تحقق دار الإسلام. والحدّ الثاني هو شكل متطرف من أشكال لزوم السكون والإذعان، طوره بعض أنصار الأمويين الذين ظنوا أنّهم يستطيعون إسكات كل معارضة تقوم في وجههم بتصويرهم إيابهم على أنّهم «خلفاء الله»<sup>(٤٩)</sup>. وقد أخفق كلا الفريقين: الأول لأنّ العباسيين حافظوا على نظام الخلافة الوراثي رافضين النظام الانتخابي المعمّم، والثاني لأنّهم اعتبروا العاهل مجرد «خليفة للنبي».

إذن لم يحازف ابن المقفع إطلاقاً عندما اختار تبنّك المعارضتين. ولكنه ربط

(٤٥) انظر مقالته في الموسوعة الإسلامية.

(٤٦) ابن المقفع: رسالة الصحابة، ص ٣١-٢٦ و ٤٠-٤٧.

(٤٧) ابن المقفع: المرجع السابق، ص ٢٦-٢٧.

(٤٨) وات مونتغومري: المرحلة التكوينية للفكر الإسلامي

*Thought* ، آيدنبورغ، ١٩٧٣ ، ص ٨٢-٨٥.

نفسه في الوقت ذاته بالسلطة القائمة آنذاك ويعقidiتها التأسيسية. واضطرر فعلياً إلى تقديم التنازل بخصوص العنصر الجوهرى، أي فكرة التشريع القائم على الوحي. وانصب جُلّ جهده على إحكام المحاكمة الجدلية ليميز بين ما يخضع لامر الوحي وبين ما يفلت منه. يقول: «وقال أهل الفضل والصواب: قد أصاب الذين قالوا لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق ولم يصيروا في تعطيلهم طاعة الأئمة وتسخيفهم إياها، وأصاب الذين أقرروا طاعة الأئمة لما حققوا منها، ولم يصيروا فيما أبهموا من ذلك في الأمور كلها. فاما إقرارنا فإنه لا يطاع الإمام في معصية الله، فإن ذلك في عزائم الفرائض والحدود التي لم يجعل الله عليها سلطاناً. ولو أن الإمام نهى عن الصلاة والصيام والحج أو منع الحدود وأباح ما حرم الله لم يكن له في ذلك أمر. فاما إثباتنا للإمام الطاعة فيما لا يطاع فيه غيره فإن ذلك في الرأي والتدبير والأمر الذي جعل الله أزمته وعراه بأيدي الأئمة ليس لأحد فيه أمر ولا طاعة من الغزو والقنفول والجمع والقسم والاستعمال والترك والحكم بالرأي فيما لم يكن فيه أثر... وإمضاء الحدود والأحكام على الكتاب والسنة ومحاربة العدو ومجادعته، والأخذ للMuslimين والإعطاء عليهم. وهذه الأمور وأشباهها من طاعة الله عز وجل الواجبة، وليس لأحد من الناس فيها حق إلا الإمام ومن عصى الإمام فيها أو خذله فقد أهلك نفسه»<sup>(٤٩)</sup>.

نلاحظ في هذا المقطع الأخير الانزلاق الناعم من وظائف الدولة ذات المدى العملي الصرف إلى وظائفها المتصلة بالسلطة الدينية. فعلى مدى العصور اعترف رجال الدين بأن الشريعة لا تستطيع أن تغطي كل المجالات فتركوا الميدان واسعاً للأعراف وللقوانين، في كل ما يتصل بضرورات الزمان والمكان، بشرط ألا يقع تناقض مع روح الشرع الإلهي. ولكن تطبيق العقوبات الشرعية وجباية الضرائب، إن ارتبطت بالعاشر وحده وبمعامله الذين كلفهم بهذه المهام، فإنها لا يمكن أن تناط بإرادة اعتباطية من طرفه، فهو ملزم بتطبيقها وفق قواعد غير مناطة به. هناك إذن قدر من الخبر عندما يوضع على مستوى واحد عسف الإرادة وقانونية الوظيفة. والجدير بالتنويه أن الانتقال من هذا إلى ذاك قد تم بناءً على الأحكام التي لا بد أن تصدر

(٤٩) رسالة الصحابة، ص ٢٦-٢٩.

بالرأي وبالاجتهد الشخصي «فيما لم يكن فيه أثر». وسنرى لاحقاً أن هذه هي النقطة المركزية التي هاجم ابن المقفع عبرها السلطة الدينية.

ويستفيد كاتبنا من الشغرة المستحدثة على هذا النحو بين المجال الذي تكون فيه الأحكام الإلهية علنية وواضحة وبين ما يبقى خارج هذا المجال ليدق مسماره. وهكذا يبدأ بتقرير ظلّي لضرورة الوحي. يقول: «وليس يفترق هذان الأمران إلا ببرهان من الله عزّ وجلّ عظيم. وذلك أنَّ الله جعل قوام الناس وصلاح معاشهم ومعادهم في خلتين: الدين والعقل، ولم تكن عقولهم - وإن كانت نعمة الله عزّ وجلّ عظمت عليهم فيها - باللغة معرفة الهدى ولا مبلغة أهلها رضوان الله، إلَّا ما أكمل لهم من النعمة بالدين الذي شرع لهم، شرح به صدر من أراد هداه منهم»<sup>٥٠</sup>. ويبدو هنا أيضاً أن الدافع ظرفي فقط. فقد قامت الثورة العباسية على أساس اتهام الأمويين بالفتور الديني. ولا يسع ابن المقفع إلَّا أن يستعيد العبارات القرآنية: «إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْعَالَمِينَ، لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمْ» (سورة التكوير، الآياتان ٢٧ - ٢٨). ولا نجد هذا الحذر لا في معارضته القرآن، وهو كتاب منسوب إلى ابن المقفع، ولا عند أخلافه في القرنين الثالث/التاسع والرابع/العاشر، ومن سيشككون في التنزيل بحد ذاته.

وبالفعل، يضطر ابن المقفع هنا للدخول في محاجة شديدة التركيز ليحدّ بقدر الإمكان من مدى تنازله. ويفعل ذلك مستذكرةً آية قرآنية أخرى تقول إنَّ فكرة الدين ليست تكليفاً مرهقاً للإنسان («لَا نَكْلُفُ نَفْسًا إِلَّا وَسِعَهَا» سورة الأنعام، ١٥٢)، لكنه يحول معناها إلى معنى عقلي صرف. فهي لم تعد تعني أن يكون الدين في طاقة الإنسان، بل تؤول على أنها احتجاج على الصراامة الوسواسية للفرائض. ومن الأرجح أنَّ تحفظات برزويه على مبالغات الأديان القائمة (وفي حالي الخاصة صراامة الطقوسية المزدكية) تُسقط هنا على المجال الإسلامي: «لَوْ أَنَّ الدِّينَ جَاءَ مِنَ اللَّهِ لَمْ يَغُدْ حِرْفًا مِّنَ الْأَحْكَامِ وَالرَّأْيِ وَالْأَمْرِ وَجَمِيعِ مَا هُوَ وَارِدٌ عَلَى النَّاسِ وَجَارٍ فِيهِمْ مَذْ بَعَثَ اللَّهُ رَسُولَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ إِلَّا جَاءَ فِيهِ بَعْزِيمَةٍ، لَكَانُوا قَدْ كَلَفُوا غَيْرَ وَسِعِهِمْ، فَضِيقَ عَلَيْهِمْ فِي دِينِهِمْ وَأَتَاهُمْ مَا لَمْ تَسْعُ أَسْمَاعُهُمْ لِاستِمَاعِهِ وَلَا

---

(٥٠) المرجع السابق ص ٢٨-٣١.

قلوبهم لفهمه، ولحارط عقولهم وألبابهم التي امتنَ الله بها عليهم، وكانت لغواً لا يحتاجون إليها في شيء ولا يُعملونها إلا في أمر قد أتاهم به تنزيل، ولكن الله منَ عليهم بدينهم الذي لم يكن يسعه رأيهم كما قال عباد الله المتقوون: «وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله» (سورة الأعراف ٤٣). ثم جعل ما سوى ذلك من الأمر والتدبير إلى الرأي وجعل الرأي إلى ولاة الأمر، ليس للناس في ذلك الأمر شيء إلا الإشارة عند المشورة والإجابة عند الدعوة والنصيحة بظهور الغيب. ولا يستحق الوالي هذه الطاعة إلا بإقامة العزائم والسنن مما هو في معنى ذلك<sup>(٥١)</sup>.

وعلى الرغم من الطابع الجازم لهذه العبارة الأخيرة، ترانا مضطرين إلى أن نلاحظ أن كل ما تقدم يحاول أن يُظهر أنَّ ابن المقفع يقصر مجال الدين على «الفرائض الإلهية» (أي أركان الإسلام الخمسة: الشهادة والصلوة والزكاة والصوم والحج) وعلى «الحدود الشرعية» (المتعلقة بالحرام والحلال). وهذا التوفيق شكلي تماماً. فابن المقفع يعلم أنَّ الإسلام يجعل لكل فعل بشري «حكمًا شرعاً»، ولكنه يتلاعب بالمسافة القائمة في مجال التقدير، لأنَّ الوحي يعلن بصراحة أنه «واجب» أو «محظور»، في حين أنَّ هناك أموراً كثيرة تصنف على أنها «مندوب إليها» أو «تستحق اللوم» لا بل «مُباحة» فقط. وبشيء من التهكم يؤكِّد أنَّ الدين لن يتمكَّن - وإنْ لكان «ثقلًا زائداً» - من أن يعيد كل شيء إلى الفئتين الأوليين، وأنَّ الطريق أمامه مفتوح ليكلُّ إلى السلطة السياسية جميع التقديرات الأخرى. ولستنا، على ما يبدو، بعيدين جداً عن المحاجة الشيعية بخصوص الإمام المُلهم؛ ولكن الكاتب، في عبارته الأخيرة، يبقى في المجال السياسي ويتحدث عن إمكانات المشورة، بل حتى عن حق التقدير.

إنَّ هذا النمط من التفكير يجد مرتكزه في الخلطية الثقافية الإيرانية. يذكر س. شاكد أنَّ كلمتي دين في اللغتين البهلوية والعربية، على تقاربهما اللغطي (din, den)، يحملان معاني مختلفة جداً. فالكلمة العربية تدل بخاصة على ظاهرة مؤسسية، في حين أنَّ الكلمة البهلوية تحيل أساساً إلى نفسية الفرد<sup>(٥٢)</sup>. وبربط الدين والعقل

(٥١) المرجع السابق ص ٣٠-٣١. ويضيف المقطع التالي أنه يفضل مراعاة العادة لاختيار الخليفة من الأسرة نفسها.

(٥٢) انظر مقالة س. شاكد الآتفة الذكر: From Iran to Islam..، ص ٣٥-٣٧.

كمعايير للعمل، يستعيد ابن المقفع الفارسي الثنائيه الزارديه den - xrad، وهمما قوتنا من قوى النفس، ويبيث على هذا النحو في المقولات العربية إيقاعاً جديداً كل الجدّة.

ولكن إذا كانت مقدماته مقتبسة من علم النفس الفردي، فإنّ ابن المقفع لا يتخلّى عن العمل في إطار الحضارة الجديدة، وعن إيجاد تطبيق ذي طابع اجتماعي - سياسي. فالفقه لا يؤدي إلى أحكام متباعدة إلاّ عندما يكون الوحي غير واضح بما فيه الكفاية، كما في النقاط المشار إليها آنفًا. والحال أنه يلاحظ أنّ الفقهاء يتبعون أحياناً بإظهار استنتاجاتهم كأنها معادلة في مدلولها للنص المقدس، ولا سيما عندما يتكلّمون عن «الحرام»، يقول: «ومما ينظر أمير المؤمنين فيه من أمر هذين المصررين وغيرهما من الأمصار والنواحي اختلاف هذه الأحكام المتناقضة التي قد بلغ اختلافها أمراً عظيماً في الدماء والفروج والأموال، فيستحلل الدم والفرج بالحيرة، وهما يحرمان في الكوفة، ويكون مثل ذلك الاختلاف في جوف الكوفة فيستحلل من ناحية ما يحرّم من ناحية أخرى، غير أنه على كثرة ألوانه نافذ على المسلمين في دمائهم وحرّمهم، بقضي به قضاة جائز أمراهم وحكمهم، مع أنه ليس مما ينظر في ذلك من أهل العراق وأهل الحجاز فريق إلاّ قد لجّ بهم العجب بما في أيديهم والاستخفاف من سواهم، فأقبحمهم ذلك في الأمور التي يغضب لها من سمعها من ذوي الألباب»<sup>(٥٣)</sup>. وعليه لا يحق للسلطة فحسب، بل يجب عليها وجوباً أن تتدخل في جميع هذه المسائل. يقول: «فلو رأى أمير المؤمنين أن يأمر بهذه القضية والسير المختلفة فترفع إليه في كتاب ويرفع معها ما يحتاج به كل قوم من سنة أو قياس، ثم نظر أمير المؤمنين في ذلك وأمضى في كل قضية رأيه الذي يُلهمه الله ويعزّز له عليه، وينهى عن القضاء بخلافه، وكتب بذلك كتاباً جاماً لرجونا أن يجعل الله هذه الأحكام المختلطة الصواب بالخطأ حكماً واحداً صواباً، ورجونا أن يكون اجتماع السير قربة لاجماع الأمر برأي أمير المؤمنين وعلى لسانه، ثم يكون ذلك من إمام آخر الدهر، إن شاء الله»<sup>(٥٤)</sup>.

(٥٣) رسالة الصحابة، ص ٤٣-٤٠.

(٥٤) المرجع السابق، ص ٤٢-٤٥.

ولكن هذا الحل - الذي رأينا مدى التباسه - ليس إلا ردًا على نقد عنيف للسلطة ترك المجتمع الإسلامي المجال مفتوحاً أمام رجال الدين للإعراب عنه. ويوجز ابن المقفع هذا النقد قيل أن يطرح الحل السياسي، فيقول: «أما من يدعى لروم السنة منهم فيجعل ما ليس له سنة سنة حتى يبلغ ذلك به إلى أن يسفك الدم بغير بينة ولا حجة على الأمر الذي يزعم أنه سنة. [...] وإنما يأخذ بالرأي به الاعتزام على رأيه أن يقول في الأمر الجسيم من أمر المسلمين قوله لا يوافقه عليه أحد من المسلمين ثم لا يستوحش لانفراده بذلك وإمضائه الحكم عليه وهو مقر أنه رأي منه لا يحتاج بكتاب ولا سنة»<sup>(٥٥)</sup>. إذن فإن المقفع يطعن في اعتباطية القرارات التي تتخذها فئة اجتماعية تخلع على نفسها ب نفسها مشروعيتها. وبالفعل، إذا كان لقب «قاضٍ» لا يمكن في الظروف العادية أن يتم التفويض به إلا من قبل السلطة، فإن السكان الذين يتلقى من بينهم حائزو هذا المنصب يحدّدون أنفسهم بأنفسهم على أنهم من «علماء الدين» لا يمكن التشكيك بهم من الخارج.

وعليه، يبحث ابن المقفع عن الثغرة في هذا التعيين الذاتي لطبقة علماء الدين التي تستطيع السلطة أن تختار من داخلها هذا أو ذاك، ولكن بدون أن يكون في مستطاعها الخروج منها. وهو يجد تلك الثغرة في التباينات بين الحلول المقترحة، ولا يلبث أن يعرو هذه التباينات إلى هشاشة المواد الدينية نفسها. يقول: «فاما اختلاف الأحكام: إما شيء مأثور عن السلف غير مجمع عليه يدبره قوم على وجهه، ويدبره آخرون على وجه آخر، فينظر فيه إلى أحق الفريقين بالتصديق وأشبه الأمرين بالعدل. وأما رأي رآه أهله على القياس فاختطف وانتشر بغلط في أصل المقايسة وابتداً أمر على غير مثاله، وإما لطول ملازمته القياس فإن من أراد أن يلزم القياس ولا يفارقه أبداً في أمر الدين والحكم وقع في الورطات ومضى على الشبهات وغمض على القبيح الذي يعرفه وبصره، فأبى أن يتركه كراهة ترك القياس»<sup>(٥٦)</sup>.

وهكذا عندما يرتفع ابن المقفع من الفوضى الاجتماعية إلى التشكيك في المواد الدينية نفسها، فإنه يُقدم هنا على خطوة حاسمة. فمن جهة أولى، ينأى بنفسه

(٥٥) المرجع المذكور، ص ٤٢-٤٣.

(٥٦) المرجع السابق، ص ٤٤-٤٥.

بوضوح عن نهج من نمط شيعي. فقد مارس دعاة الشيعة بشكل منتظم نهجاً شكلياً في ظاهره من خلال فضح التناقضات التي ظهرت خلال التاريخ بين شتى التيارات والفقهاء، وذلك كي يدفعوا بالمؤمن الحائز إلى الركون لسلطة الإمام المعصوم<sup>(٥٧)</sup>. والحال أنَّ الحل السياسي الذي يقترحه ابن المقفع كان من شأنه أن يؤدي على العكس إلى إزالة هذه التباينات، فيحرم بالتالي دعاة الشيعة من حجتهم. ولنلمس هنا فرقاً جوهرياً بين «شكية» المفكرين المستقلين وشكية أتباع هذا الفصيل أو ذاك. فالملفكون المستقلون لا يطلبون النقد لذاته، كي يكسبوا - من خلال الطاعة العمياء للسلطة - العقول التي أصلّها مشهد التقصيرات البشرية. وإذا كان الطابع السياسي للبحث لمنظور ابن المقفع قميناً بأن يصدّم عقلاً معاصرًا - أي عقلاً تعود منذ الإصلاح البروتستانتي أن يرى في الدين «مسألة وجданية صرفة» - فإنه يتبع في إطار الإسلام، بالنظر إلى أنه لا وجود للفصل بين الزمني والروحي، الاعتماد على استقلالية متنامية للأول كي يتحرر الثاني. ولهذا يرى ابن المقفع أنَّ العاهل الحكيم، مهما كانت سلطنته مطلقة، هو الذي سيكون أقل استبداداً بكثير من الفقيه المقيد بالتأثيرات المتحيزة.

ومن جهة ثانية، إنَّ أولئك الكتاب الذين يعتبرون عموماً «عقلانيين» لا يجعلون من النشاط العقلي الجامح هدفاً بذاته. ويبدو ابن المقفع صريحاً جداً في هذه المسألة، إذ يقول: « وإنما القياس دليل يستدل به على المحسن ، فإذا كان ما يقود إليه حسناً معروفاً أخذ به ، وإذا قاد إلى القبيح المستنكرونُ ، لأن المبتغي ليس غير القياس يعني ، ولكن محسن الأمور ومعرفتها وما الحق الحق بأهله . ولو أن شيئاً مستقيماً على الناس ومنتقاداً حيث قيد لكان الصدق هو ذلك . . . ولا يعتبر بالمقاييس فإنه لو أراد أن يقوده الصدق لم ينقد له»<sup>(٥٨)</sup>.

هكذا يتواصل هنا نقض الأديان التاريخية باسم الأخلاق بنقض آخر لكل استخدام جدلي بحث للعقل يصب في مصلحة التبرير اللاحق للوحي، كما سيتجلى

<sup>(٥٧)</sup> انظر مقالة فان اس Van Ess الواردة سابقاً.

<sup>(٥٨)</sup> رسالة الصحابة، ص ٤٤-٤٧. وكمثال على الكذب، وهو مذموم بعامة، يرى ابن المقفع أنه ضروري لحماية شخص مطارد ظلماً.

في علم الكلام. فما يتم التأكيد عليه هنا هو تصوّر للعقل بوصفه مطلباً للوعي.

### ٣) النقد الديني الفعلي

إن سيرة بروزويه الذاتية هي بمثابة تسويف للبحث عن دين مصفي بالعودة إلى السكينة الأخلاقية للقدامى، دين يتعارض مع التعصب العقدي الذي عاصر انتشار الإسلام، ويعاضده نداء موجه إلى الملك المستير بالحكمة التقليدية. والرسالة إلى الخليفة، التي رأينا أن لها بعدها نقدياً حاداً، تعترف على الأقل شكلياً بقيمة اجتماعية تربوية للدين المؤسسي، وترى أنه لا يحق لأحد، في مجال العمل المتعلق بالمجموع، أن يغلب رأيه الشخصي. ولكن يبقى هناك مجال واسع للاقتناع الشخصي، وهو المجال الذي سستهدفه تهمة الرزدقة تحديداً بغية إلغائه، بناءً على الشعار القائل بأن كل رأي شخصي هداماً أصلاً. ولا غرو أن يكون ابن المقفع قد صوّب تهمة «الرأي الشخصي» إلى نحر علماء الدين.

وتحت اسم ابن المقفع نعرف أنّ ثمة نقداً للقرآن قد بقيت منه شذرات وردت في التفنيد الذي تصدّى له به (حوالي عام ٢٠٠ /٨١٥ - ٢١١ /٨٢٦) الإمام الزيدى القاسم بن إبراهيم (١٦٩ /٧٨٥ - ٢٤٦ /٨٦٠)<sup>٥٩</sup>. فابن المقفع، الذي غالباً ما يعامل خصومه بتهكم، يجد نفسه في رد القاسم بن إبراهيم وقد انقلب عليه هذا الأسلوب من خلال تعدد المعاني لكلمة «إمام». فالكلمة تعنى حرفيّاً «الشخص الذي يقيم في الإمام»، ويطلقها هو على السلطان المصحوب بوظائف دينية، ولكنّها تُستعمل أيضاً في الإسلام لصالح طبقة رجال الدين بقدر ما تقرّ لهم بأولوية حقوقية على كل فئة بشرية، وحتى على الفئة الحاكمة.

من الصعب إيجاد الترتيب الأصلي لأفكار ابن المقفع في تضاعيف الرد الذي قام به الخصم بهدف الوعظ على الأرجح. وقد اقترح ناشر النص، م. غويدي، الترتيب

(٥٩) نشرها وترجمتها غويدي:

La lottra tra l'Islam e il Manicheismo. Un libro di Ibn al Mukaffa contro il corano . ١٩٢٧ ، روما، confutato da al Qasim b. Ibrahim

انظر أيضاً العرض الذي قدمه لها المستشرق ج. ليفي ديلافيدا في مجلة Oriente Moderno . ١٩٢٨ ، ص ٨٧-٨٢

التالي : ربما بدأ كتاب ابن المقفع بمقدمة تسبيحية مطولة حول النور الذي يرتبط طقوسياً في الإسلام بصفتي الرحمن الرحيم . وربما تلّت هذه المقدمة عناصر أولى تصف تكون العالم حسب الرؤية المانوية . وبعد أن يحث المؤلف على اعتناق المانوية ، التي وحدها تهدي إلى الصراط المستقيم ، يطرح أسئلة على المرشح للاهتداء ، وقد بقي أحدهما محفوظاً لنا نصه ويتعلق بوحданية الله وأزليته . ثم يأتي نقد المعتقدات الإسلامية سواء بتفاصيلها أو من منظور مشكلة الإيمان العامة<sup>(٦٠)</sup> . أما ج . فان إس فيرى أن الشذرات المنقوله لا تبرر نسبتها إلى المانوية بالضرورة : ذلك أن القاسم هو على الأرجح من شدّ نبرة هذا الملجم المانوي لأسباب خاصة تتصل بالمكان الذي وجد فيه هذا النص (مصر)<sup>(٦١)</sup> . لنجاول أن ننعم النظر في ما يمكن استخلاصه من المقاطع التي في حوزتنا .

الأمر الأول اللافت هو النقل شبه الحرفي لنقد النزعة الإيمانية كما ورد في باب بروزويه ؛ يقول : «وأما قوله قول الزور الباطل وأخرج زعم سلطان الجاهل الذي يسرّ عليك الجهالة ويأمرك ألا تبحث ولا تطلب ويأمرك بالإيمان بما لا تعرف والتصديق بما لا تعقل فإنك - زعم - لو أتيت السوق بدراهمك تشترى بعض السلع فأتأك الرجل من أصحاب السلع فدعاك إلى ما عنده وحلف أنه ليس في السوق شيء أفضل مما دعاك إليه لكرهت أن تصدقه وخفت الغبن والخداعة ورأيت ذلك ضعفاً وعجزاً منك حتى تخثار على بصرك وتستعين بمن رجوت عنده معاونة ونصرة»<sup>(٦٢)</sup> .

وفي المقام الثاني ، نلاحظ بما لا يحتمل جدالاً أنَّ المؤلف الذي يفترض فيه أن يكون ابن المقفع هو معادٍ بعنف للإسلام . يقول النص : «وأما قوله فلا نعلم ديناً منذ كانت الدنيا - زعم - إلى هذا الزمان الذي حان فيه انقضاؤها أخبث زبدة كلما مُخض وأسفه في ذلك التمخض أهلاً وأبتر أصلاً وأمر ثمراً وأسوأ أثراً على أمته والأمم التي ظهر عليها وأوحش سيرة وأغفل عقلاً وأعبد للدنيا وأتبع للشهوات من

(٦٠) بالإضافة إلى مسألة الإمام الشيعي الذي يتمتع بسلطة سياسية وروحية ملهمة .

(٦١) انظر كتاب ج . فان إس : *Theologie and Gesellschaft* المذكور سابقاً ، الجزء الثاني ، ص ٣٠ - ٣٣ .

(٦٢) انظر نص غويدي ، ص ٢٦-٢٧ من النص العربي .

دينكم»<sup>(٦٣)</sup>. ومن جميع الشذرات فإن هذه هي الشذرة الوحيدة التي يمكن أن تتعارض تعارضًا جوهريًّا مع الرسالة إلى الخليفة. ويمكننا الافتراض أن نقد القرآن ورد إما قبل اعتناق ابن المقفع الإسلام - وقد ارتأى لاحقًا أن الفتح الإسلامي حدث لا نكوص عنه فيجدر إذن تنظيم سلطته بدل معارضتها - وإما أن النص الحالي يعبر عن موقفه الباطن ولم يكن معدًا لأن ينشر.

ماذا الآن عن صفة المانوية التي يلصقها به القاسم؟ لنلاحظ أن هذا النص، إن كان يلتحق في مجمله بـ«باب بروزويه» في نقد النزعة الإيمانية، فإن الطريقة تختلف. فبدل أن ينادي ابن المقفع دفعه واحدة بدین فردي، فإنه يستند هنا إلى دین قائم، بحيث يُظهر أن هذا الدين متين، وربما متين أكثر من الإسلام. وقد يكون المقصود هنا هو تجنب لائمة الواقع في الشكية البحتة. وقد رأى ف. غابريللي في ذلك تلخيصًا لتطور الكاتب نفسه الذي انطلق من مزدكية أجداده ليفضي إلى شكية عقلانية ما كان لحدتها أن تهدأ إلا ضمن فكر ثنوی آخر مستوحى من المانوية. فليس الوحي الثنوي بحقيقة المادة هو ما يدافع عنه هنا، بل جوهره، أي جملة الميتشلوجيا المانوية الغرائبية بعد أن استخلص منها قوامها العقلي. وقد رکز غابريللي بشدة على أن شكية ابن المقفع تطال الإسلام، لا المانوية التي يعرضها بدقة، وأحياناً بحماس. وأظهر أن هذا الكاتب كان بإمكانه أن يجد فيها «محاولة غنوصية رائعة في تفسير الكون والإنسان، محاولة ذات متنز طبيعي وأخروي في ذات الوقت قائمة على مفاهيم هلنستية وعقلانية بحتة مثل ثيوس (الإله)، هيلي (الهيولي)، نوس (العقل)، بسيخي (النفس)»<sup>(٦٤)</sup>.

ولكن مثل هذا النهج ليس خاصًا بابن المقفع. هناك زنديق آخر مشهور، هو ابن أبي العوجاء الذي أُعدم عام ١٥٦٧٧٢ والذى كان يتردد إلى الوسط نفسه الذي كان يتردد إليه ابن المقفع، قد بذل نشاطاً أعنف ضد الإسلام، ولصالح المانوية. ولكن خطته كانت مختلفة تماماً. فقد طرح أساساً مسألة إمكانية الشر والألم الإنساني والعدالة الإلهية، ولم يتردد أيضاً في نشر مأثورات دينية كاذبة أو في دفع الناس

(٦٣) المرجع السابق، ص ٢٨.

(٦٤) غابريللي، مقالة «L'opera di L'acnezza del dottor», ص ٢٤٢.

البسطاء إلى الشعور بالحيرة أمام مسائل التقويم الزمني للطقوس الدينية، وهو أمر يتناقض مع الرسالة إلى الخليفة<sup>(٦٥)</sup>.

إن الأصول والاقتباسات المزدكية لابن المقفع تظهر إلى حد كافٍ من خلال الصيغ التعبيرية الخاصة التي يستعملها ومن خلال مشابهة نهجه لنهج نصوص ساسانية عديدة كما أبرز ذلك س. شاكد<sup>(٦٦)</sup>. عليه، لا تستطيع أن تتحدث عن مسار شخصي بقدر ما ينبغي أن تتكلم عن خيار استراتيجي : أي خيار الشكل الأكثر معارضة للدين الرسمي كنقطة ارتكاز . وهنا يجب أن نأخذ بعين الاعتبار عنصرين اثنين :

١) العنصر الأول هو المعنى الملتبس لمفهوم «أهل الكتاب»، أي المقوله التي تدلّ على المستفيدن من هامش تسامحي («الذمة» التي تعني الحماية لا من الخارج، بل من صرامة الشريعة الإسلامية التي تُجبر كلّ غير مسلم على الاختيار بين اعتناق الإسلام وبين ال�لاك بدءاً بالاسترقاق وانتهاءً بالإعدام). ونستطيع هنا أن نتحدث عن مواطنين من الدرجة الثانية، أي مواطنين يحافظون على تنظيمهم وعلى قانون أحوالهم الشخصية، وهم اليهود والنصارى ومن يتبعون التوراة والأنجيل . ولكن قد يُضاف إليهم أحياناً المزدكيون بسبب الـ «الأفيستا» (كتابهم المقدس)، وحتى الصابئة . وعلى هذا ما كان لمؤلفنا الفارسي أن يصطدم بأية عقبة كبيرة ليظهر مزدكيته . وعلى العكس فإن المانويين ، ورغم أهمية إنتاجهم الكتابي كمياً، لم يتمكنوا قط من أن يثبتوا أن لهم «كتاباً»، وبالتالي حرموا دائماً من شتى أشكال التسامح . بل نستطيع القول إنَّ اضطهادات استهدفتهم بشكل خاص . ومن كان يعلن منهم أمام الناس أنه مانوي ، عرض نفسه للخطر ، بل للقتل ، وهذا لا يتناسب مع اعتدال النصوص الأخرى التي كتبها ابن المقفع . وبالمقابل ، كان إبراز فضائل المانوية يدل على متزع استقلالي متطرف .

٢) قد تكون صرامة الإسلام تجاه المانوية ناجمة عن كون هذه الأخيرة لعبت دوراً مهماً في المناطق الحدودية بين بلاد فارس وشبه الجزيرة العربية عند ظهور

(٦٥) انظر مقالة «زنديق» التي كتبها ح فايدا في الموسوعة الإسلامية.

(٦٦) انظر مقالته الآنفة الذكر، ص ٥٠-٥٩.

الدين الجديد<sup>(٦٧)</sup>، وكذلك في قلب العالم الإسلامي، ولا سيما في الكوفة، في بداية تشكّل الحضارة الجديدة<sup>(٦٨)</sup>. وفي عصر ابن المقفع كانت ذكرى هذه المنافسة البدئية ما زالت حيّة بالتأكيد. وإن اختيار القاسم للموضوعات «ذات المتنزع المانوي» لا يفسر فقط عنف رد فعله، ولا كذلك ميله إلى رسم صورة كاريكاتورية لخصمه، بل أيضاً وأساساً رغبته في أن يدفع بالمناظرة إلى حدّها الأقصى أكثر من رغبته في الدفاع عن إيمانه.

وبالفعل، إن أول ما يرفضه كتابنا الأديان «القائمة». وقد نجد في أحد المقاطع الغامضة إلى حدّ ما فكرة تقول بأن الإكراه ضروري لإبقاء المؤمنين داخل الأديان المختلفة، وإلا فإن العقل سيخرجهم منها بشكل طبيعي: «إن الشيطان - زعم - قد بنى على صنف من أهل الأديان حائطاً حصيناً وسوراً شديداً حصرهم - زعم - فيه وكل بهم شيطاناً آمن شياطينه وجعله عليهم، فإن يكن الوكيل حفظ السور فهذه أمانة، وإن لم يحفظه وكانت منه لموكله فيه خيانة، كان السور كما لم يكن ولم يبق فيه أحد ممن سُجن»<sup>(٦٩)</sup>. ومن الممكن مقارنة هذا النص بالأية القرآنية الشهيرة: «لا إكراه في الدين» (سورة البقرة، الآية ٢٥٧). ففي هذه السورة، التي تعتبر أولى السور المدنية، كان النبي في موقف دفاعي إلى حدّ ما نسبة إلى الأديان القائمة. فلا يطالب إلا بالحرية للذين يريدون اللحاق به، معتمداً في ذلك على حسن المنطق. ولا يفعل ابن المقفع في نقهـة القرآن شيئاً آخر: والمفارقة اللافتة للنظر أن نراه هنا يستعيد بصورة عفوـية مواقـف النبي قبل أن يتحول إلى زعيم سياسي. وأسوق مثلاً آخر: إن سورة الفجر تستهل بدعاء، على غرار ما كان يفعل الكهـان في الوثنية: «والفجر ولـيالٍ عشرٍ والشـفـع والوـتـر والـلـيل إـذـا يـسـر» (الآية ١ - ٤) ثم تسخر من ذلك فعلاً عندما تقول: «هل في ذلك قـسـم لـذـي حـجـر» (الآية ٥)<sup>(٧٠)</sup>. كذلك نجد في

(٦٧) يرى م. جيل (M. Gil)، في مقالته «The Creed of Abu Amir»، في الآفة الذكر، أن منافسة حقيقة نسبـت بين المـانـوية (الـتي تـذـكـرـها النـصـوص السـريـانـية تحت اسم «ـحـنـفـهـ») وبين الإسلام الذي وظـفـ لـصالـحـهـ كلمة «ـحـنـيفـ».

(٦٨) انظر كتاب ج. فان إس *Theologie and Gesellschaft* المـذـكـور آفـاـ، المـجـلـدـ الأولـ، صـ ٤١٨ - ٤٢٣.

(٦٩) انظر المـتنـ العربيـ الذي نـشـرـهـ مـ.ـ غـويـديـ، صـ ٤٩ـ.

(٧٠) إنـ كـلمـةـ «ـحـجـرـ» هي فـكـرةـ سـامـيـةـ قـدـيمـةـ تعـنيـ «ـالـحـضـنـ الحـامـيـ» وأـخـدـتـ فيـ العـرـبـيـةـ معـنىـ «ـالـعـزـلـ»، =

نص ابن المقفع دعاءً بدئياً هو كناية عن محاكاة للعبارة القرآنية، إذ يقول: «باسم النور، الرحمن الرحيم»<sup>(٧١)</sup>.

ونحن نعلم أن كتاباً عرباً مهمين كثرين، ممن تمتعوا بقوة الشخصية (ليس فقط ابن المقفع، وإنما أيضاً التوحيد والمعربي والمتنبي...) اتهموا بأنهم عارضوا القرآن. والمقصود بالمعارضة، من الناحية الأسلوبية، كتابة نص مسجوع كالنص القرآني، يهدف إلى التفوق عليه في أغلب الأحيان<sup>(٧٢)</sup>. وإذا كانت عندنا أمثلة عديدة على هذه الممارسة، لا سيما في الأدب الأندلسي، فإننا لسنا متأكدين كثيراً من حقيقتها التاريخية في ما يتعلق بمعارضة القرآن نفسه. ومع ذلك يبدو أن بعض أبيات للمتنبي تحاكي الآيات القرآنية المكية، وهذا ما يعيينا إلى لقب كاتبها: المتنبي (أي الذي أدعى النبوة). أما بالنسبة لابن المقفع فتبدو المسألة أكثر تعقيداً. لقد ذهب م. غويدي إلى أن النص الذي حفظت لنا من شذرات كان معارضة من ذلك القبيل. ولكن رد عليه أن هذه الشذرات، باستثناء دعاء النور، لا علاقة لها أسلوبياً بشيء من القرآن. وبال مقابل وجد ج. فان إس ونشر سبع شذرات لا جدال في أنها تشكل معارضه أسلوبية<sup>(٧٣)</sup>. ولكن معظم هذه الشذرات لا تحمل بعداً دينياً أو فكريأ، وليس لها إلا هدف أدبي، أي أن الهدف هو إما «إظهار المادة القرآنية كمادة يمكن إعادة ترتيبها، مع وقع مشابهه، وحسب شكل جديد من النثر المسجوع»<sup>(٧٤)</sup>، وإما «إظهار اللغة القرآنية على أنها لغة عادية»<sup>(٧٥)</sup>؛ ويخلص فان إس إلى القول بأنه «لا يمكن الكلام هنا عن هرطقة، بالمعنى الحصرى للكلمة، ذلك لأن هدف ابن المقفع هو تجريبي أكثر منه سجالياً»<sup>(٧٦)</sup>.

= لذا تعنى أرضاً حراماً. ولكن الكتاب المسلمين لا يأخذون جميعهم بهذا المعنى. ففي ترجمة حميد الله للقرآن (باريس، ١٩٦٦) يعطي بعدها إيجابياً للدعاء ذي المتنز الطبيعى كما أوضحتنا.

(٧١) انظر المتن الذي نشره غويدي، ص ٨.

(٧٢) انظر مادة «معارضة» التي كتبها أ. شيريز في الموسوعة الإسلامية.

(٧٣) ج. فان إس: «بعض شذرات من معارضه القرآن المنسوبة إلى ابن المقفع»، نشرها بالإنكليزية إحسان عباس في مجلة Studia Arabica et Islamica، بيروت، ١٩٨١، ص ١٥١ - ١٦٣.

(٧٤) المرجع المذكور، ص ١٥٤.

(٧٥) المرجع المذكور، ص ١٥٦.

(٧٦) المرجع المذكور، ص ١٥٨.

هناك شذرة واحدة، لم يتمكن فان إس من العثور عليها إلا في مخطوطين، تحمل حكماً عقidiاً جاء على ما يبدو في خاتمة النص الأصلي . وبالاستناد إليها رأى فان إس أنَّ ابن المقفع استطاع أن يقدم نصاً بجمال القرآن وبكماله اللغوي . يقول: «يتعين علينا أن نتلو هذا النص مراراً كما نفعل مع النص القرآني . . . إذ بالإلف يجد الناس أنَّ النصوص المتلوة لطيفة ، وبالإلف يستلطفون المأكل والمشرب والجماع ، ولقلة استمتاعهم ولقلة حيلتهم يعفون عنها ويبعدون عن الحق . ينبغي أن تتعود الحنجرة على تلاوة هذا النص كما في كل شيء»<sup>(٧٧)</sup> .

يجب أن يوضع هذا النص في سياق تاريخ تطور المواقف إزاء حقيقة النص القرآني . العقيدة الرسمية هي إعجاز النص المقدس . وتستند هذه العقيدة إلى التحدي الذي وجَّه عدة مرات إلى غير المؤمنين ليأتوا بنص يماثله (سورة الطور ، ٣٣-٣٤؛ سورة هود ، ١٣؛ سورة الإسراء ، ٨٨؛ سورة يونس ، ٣٧-٣٨؛ سورة البقرة ، ٢٣-٢٤) . إذا اتبعنا الترتيب الزمني لهذه النصوص ، نجد من جهة أنَّ التحدي يتضاعد (أولاً التحدي لتقديم حديث مشابه ، ثم عشر سور ، ثم أخيراً واحدة!) ، ونجد من جهة أخرى أنه مرتبط (بالمجتمع المكي أو ببدايات المرحلة المدنية) . ويبدو نوعاً ما أنَّ تحوَّل النبي إلى قائد عسكري عفاء لا حقاً من هذه الحجة . ولكن يطرح عندئذُ السؤال التالي : ما كان موضوع التحدي بدقة؟ أمبارزة أدبية؟ أم معارضه بين خطاب حقيقي صادر عن الله وبين خطاب كاذب؟ أم هل هما كلاهما معاً ، كما يقول المعتقد السائد اليوم : القرآن معجزة بمضمونه وبشكله معاً؟ ومع ذلك ، لم يكن واقع الأمر هكذا دائماً .

فمن جهة يجدر التذكير بأنه قد اتفق في ظرف ما للنبي نفسه أن أقام معارضه بأسلوب الكهان الذي حاول القرآن خلال الفترة المكية بكاملها أن يميِّز نفسه عنه (انظر سورة الطور ، ٢٩-٣٠؛ والصلافات ٣٥-٣٦؛ ويس ، ٦٩؛ والأنبياء ، ٥) . ويتصفح من جميع هذه الآيات أن أعداء النبي اعتبروه شاعراً وكاهناً من الكهان . وهذا ما يفسر ، بين أسباب أخرى ، شدة قسوة النبي ، بعد انتصاراته العسكرية ، تجاه الذين حقروه في قصائدهم . وهذا ما يفسر أيضاً أنَّ المسلمين الأوائل كانوا شديدي

(٧٧) المرجع المذكور ، ص ١٦٠ .

الحرص على أن يعارضوا بخطاب صادق الخطاب الكاذب للشعراء (الذين ندد بهم القرآن في سورة الشعراء، ٢٢٤-٢٢٥) واعتبر أنهم «في كل وادٍ يهيمون». وقد أظهرت الباحثة كلود أوديبير أن الإسلام لم ينكر في إلا تدريجياً فحسب نحو مقوله الإعجاز الشكلي للقرآن<sup>(٧٨)</sup>. وابن المقفع ينتهي إلى نهاية حقبة أولى «بدت فيها مقوله الإعجاز غائبة عن اهتمامات الأمة الإسلامية»<sup>(٧٩)</sup>. فيومئذ كان المؤمنون يسعون فقط إلى ثبيت النص، وتمييزه عن الشعر، وتحديد أصول الوحي. وقد رأينا عدداً من المسلمين البارزين (من أمثال الحجاج، وأنس بن مالك، وغيرهما) يتصرّفون بحرية مذهلة مع النص، فيصححونه ويستبدلون الكلمات الغامضة هنا أو هناك بما يرادفها. وكان الاهتمام ينصب في ذلك الوقت على معنى النص قبل كل شيء. وفي مرحلة لاحقة (من ١٥٠/٢٥٠ و حتى ٧٦٧/٨٦٤ تقريباً) بدأت المقارنة تظهر بين القرآن وبين الكتب المقدسة لباقي الأديان، وبينه وبين أعمال الفلسفه الإغريق، ولكنها بقيت على مستوى المضمون. وكانت الأطروحة التي طبعت تلك الفترة هي أطروحة المعترلي «النظام» الذي أكد أنه كان باستطاعة العرب أن يعارضوا القرآن، ولكن المعجزة أن الله صرّفهم عن ذلك. وفي القرن الخامس / العادي عشر اتفق الأديب «الكبير» ابن حزم - مع أنه كان خصماً لدوداً للنظام - معه حول هذه الفكرة. ورأى أن حجة الكمال الأسلوبية تنسف الطابع الإلهي للنص القرآني؛ ذلك أننا نستطيع التكلّم عن «أقصى درجات البلاغة» في كثير من الأعمال البشرية، كل في مجاله (ويستشهد ابن حزم بأمرئ القيس في الشعر، وبالجاحظ في النثر)؛ فكل عمل، مهما علا كعبه، قد يتم التفوق عليه ذات يوم، في حين أن قيمة النص الديني يجب أن تكون خالدة<sup>(٨٠)</sup>. ومع ذلك فإنّ الأطروحة المتمحورة حول الإعجاز العربي للقرآن هي التي انتصرت تاريخياً: فمن عام ٨٦٤/٢٥٠ وحتى الربع الأول من القرن الرابع / العاشر، ظهرت مجموعة من الرسائل التي اختصت بنظم القرآن، ولكن هذه الرسائل ضاعت، وإن تكن مهدت للتصنائف الجامعة عن الإعجاز التي ازدهرت ابتداء من القرن الرابع / العاشر.

(٧٨) كلود أوديبير: *الخطابي وإعجاز القرآن*. ترجمة وتقديم لييان إعجاز القرآن. دمشق، ١٩٨٢.

(٧٩) المرجع المذكور، ص ١٠.

(٨٠) ابن حزم: *كتاب الفصل في الملل*. القاهرة، دون تاريخ، الجزء الثالث، ص ١٧-١٨.

وبكلام مقتضب لنا أن نسجل ثلاثة وقائع. إنّ عقيدة الإعجاز الشكلي للقرآن هي عقيدة متأخرة ولم تفرض نفسها إلاّ بعد أشكال من المقاومة اتصفت أحياناً بعنفها. وتماشت هذه العقيدة مع فترة من الانكفاء على الذات: فقد أُجبر غير الناطقين بالعربية على الخضوع لمعايير تقليدية عربية بحتة. وهذا يعني أنّ هناك اختياراً يؤكّد خياراً ميتافيزيقياً يتصرّ لمادية النص على حساب منطقه. ويشكّل هذان الملمحان نوعاً من الإرهاب لكلّ خصم ممكّن، وهذا ما يفسّر أن الانتقادات الأسلوبية التي تمّ التعبير عنها رغم كل شيء، والتي جمعها بهدف دحضها الخطابي (القرن الرابع/العاشر)، وهو أقدم هؤلاء المؤلفين، بقى جميع كتابها مجاهوليّة الهوية<sup>(٨١)</sup>.

ولكن ابن المقفع سبق زمنياً ذلك المسار. فليس علينا إذن أن نطلب منه أن يكتب معارضة كاملة للقرآن تقارعه على مستوى الأسلوب والعقيدة. ففي زمنه كان هناك فصل بين مسألة المعنى ومسألة الأسلوب. وخاتمة معارضته أعطت الأولوية لمسألة الأسلوب بتعاملها مع القرآن كنص أدبي. أما النص الذي حافظ عليه جزئياً القاسم بن إبراهيم فيتصدى لمسألة المعنى. وبوسعنا أن نميّز، في الشذرات التي في حوزتنا، بين قسمين: ففي الأول يبدو المؤلف أنه ينقل الاعتراضات الشائعة، أمّا في الثاني فيثبت ابتکاره.

تنقسم الاعتراضات الشائعة إلى ثلاثة:

أ) نماذج على التحفظات التي يستطيع «العقل» أن يُبديها إزاء الإيمان، ولا سيّما فكرة الخلق التي تحمل تناقضين اثنين، على الصعيد الأخلاقي وعلى الصعيد العرفاني. «هل تعلم يا هذا لِمَ خلق الله الخلق؟»<sup>(٨٢)</sup>. «فما أراد بخالقه: الخير أم الشرّ؟»<sup>(٨٣)</sup> [...] فأما قوله: لأنّ كون شيء لا من شيء، فلا يقوم في الوهم له مثال. وما لا يقوم في الوهم مثاله فمحال»<sup>(٨٤)</sup>.

(٨١) انظر كتاب كلود أوديبير السابق الذكر.

(٨٢) غويدي: المتن، ص ٨.

(٨٣) المرجع السابق، ص ٣٤.

(٨٤) المرجع السابق، ص ٤٤.

ب) التشبيه البشري في القرآن: يرى ابن المقفع أنَّ وصف الله حسب القرآن هو إهانة تمسّك تعاليه: «أدخلوا عليه الأسف والحسرة والغيظ»<sup>(٨٥)</sup> (وفي مكان آخر ينقل القاسم، دون التقييد بحرفية النص ، أنَّ ابن المقفع كان يرى أنَّ التكلم عن «غضب» الله هو كلام مضحك). «ما باله جزع في غير كنهه من عمل يديه»<sup>(٨٦)</sup>? «الرحمن على العرش استوى» (طه، ٥)؛ «ثم دنا فتدىء ، فكان قاب قوسين أو أدنى» (القرآن ، سورة النجم ، الآية ٨ - ٩)<sup>(٨٧)</sup>.

ج) دجل الأنبياء: لا ينقل لنا القاسم حول هذه النقطة إلاً ملاحظتين أوردهما ابن المقفع . ولا ندري هل أراد الكاتب قصدًا أن يخفّف من حدة هذه الفكرة بنسبته إياها إلى تعاليم ماني ، أم أنَّ الإمام الزيدي قد جفل من التأثير النفسي لهذا الموضوع؟ إنَّ كل فرضية من هاتين الفرضيتين تجد ما ينقضها في إحدى الشذرتين . فمن جهة يورد لابن المقفع قوله: «فقتلت أعداؤه أنبياءه ورسله»<sup>(٨٨)</sup> ، وهذا الاعتراض لا يُفهم إلاً من منظور كتاب الأدب الكبير الذي يرفض كل تعارض بين نظام العالم ونظام الله ، ولكن هذا لا علاقة له بالبتة بالمانوية . ويسوق له من جهة أخرى قوله إنَّ محمداً «يقاتل على الملك والدنيا»<sup>(٨٩)</sup> .

وهناك نوع آخر من الملاحظات التي يمكن أن تعتبرها معبرة فعلاً عن أفكار ابن المقفع بقدر ما تهدف إلى أن تثبت أن الثنوية تتخلل تصاعيف مذهب التوحيد مهما سعى إلى تمويهها . وهذا هو الجانب الأكثر جدة في نقد ابن المقفع . صحيح أنه تستهويه حجة مانوية صريحة تقول بانتصار مُبين لمبدأ الشر : «فصارت الغلبة للشيطان بأن تبعه الخلائق على ضلالته إلاً أقلهم»<sup>(٩٠)</sup> . إلاً أنَّ معظم الشذرات الأخرى تذهب أبعد من ذلك بكثير ، فتشكّك في إله الإسلام نفسه . وهنا يتتجاوز ابن المقفع السجال ما بين الأديان ليدخل في مجال نزع الأساطير .

(٨٥) المرجع السابق ، ص ٣٣.

(٨٦) المرجع السابق ، ص ٣٨.

(٨٧) حسب بلاشير وعدد من المفسرين المسلمين أنَّ المقصود هنا هو أحد الملائكة .

(٨٨) المرجع السابق ، ص ٢٢.

(٨٩) المرجع السابق ، ص ٢٦.

(٩٠) المرجع السابق ، ص ٣٢.

فهو يُبرز أولاً التناقضات الداخلية في المياثولوجيا الإسلامية، وهي تناقضات تحيل بالضرورة إلى رؤية ثنوية. يقول: «انقلب عليه خلقه الذين هم عمل يديه ودعا كلّمه ونفحة روحه فعادوه وسبّوه وأسفوه، وأنشأ تعالي يقاتل بعضهم في الأرض ويحترس من بعضهم في السماء بمقادفة النجوم»، «ويبعث لمقاتلتهم ملائكته وجنوده»<sup>(٩١)</sup>. «أمرَّ ضَّ خلقه وعذبهم بما عرض من الأقسام لهم»<sup>(٩٢)</sup>. ثم أهلّكم وأفناهم بحملتهم<sup>(٩٣)</sup>.

من هنا ينتقل ابن المقفع بشكل غير محسوس إلى التشكيك في الخيار التوحيدى بوصفه قناعاً وتحريفاً للدفاع العميق للإيمان. فنرى مثلاً أن فكرة يوم الدينونة - وهي فكرة ممتازة في ظاهرها - تؤدي فعلياً إلى الحد من سلطة الله. ففي العقيدة المانوية يتم العقاب حالما يموت الإنسان؛ أما العقيدة التوحيدية فتتكلم على العكس عن «تأجيل» ممنوح للإنسان: «أجل عدوه إلى يوم يبعثون»<sup>(٩٤)</sup>.

وبصورة أعمّ، نستطيع أن نستشف نبرات نيتشوية في ملاحظات كاتبنا الفارسي الذي استنكر، في معرض كلامه عن قصاص العقوبات الإلهية، سماتها «البشرية، البشرية أكثر مما ينبغي»<sup>(٩٥)</sup>. فهي قصاص لا تخلو من تهافت إما بسبب التفاوت الكبير بين الواقعية المحكية وبين إخراجها: فالله يجادل الإنسان ويقول له: «فليدع ناديه، سندُّ الزبانية» (العلق، الآية ١٨)، ثم يفتخر «بغلبته لقرية أو لامة أهلّكها من

(٩١) المرجع نفسه، ص ١٧، ٢٢، ٢٢. ويشير هنا إلى الموضعية القرآنية الشهيرة عن الجن الذين يُرجمون على باب السماء (سورة الحجر، الآية ١٦ - ١٧؛ سورة الصافات، الآية ٦ - ٨؛ سورة الجن، الآية ٨). ويبدو أن هذه الموضعية استأثرت بالاهتمام في بدايات الجدل الذي تصدّى بالمعارضة للإسلام، وأن النصارى وجدوا فيها تهوراً كبيراً إذ تحدث القرآن عن ظاهرة نيزكية كان يفترض فيها أن تكون موضع ملاحظة إجتماعية لا أن تثير آراء متناوئة.

انظر في هذا الصدد الردة الطويل الذي شعر محمد بن الليث، قبل القاسم ببعض عشرات من السنين، أن من واجبه أن يقوم به في «رسالة من الخليفة هارون الرشيد إلى الامبراطور قسطنطين السادس» (نشرها وترجمتها هـ. عيد، باريس، ١٩٢٢، ص ٢٦-٣٢).

(٩٢) المرجع السابق، ص ٢٢.

(٩٣) المرجع نفسه، ص ٣٩.

(٩٤) نفسه، ص ٢٢.

(٩٥) عنوان كتاب مشهور لنيتشه. (م).

الأمم الخالية»<sup>(٩٦)</sup>، وإنما بسبب التعارض بين تساميه وبين صورته التي تشبه صورة البشر: («ويحور رضاه إلى سخطه، ومحاباه إلى مكارهه، والخير لعباده إلى الشر لهم، والرحمة لهم إلى العذاب عليهم»)<sup>(٩٧)</sup>.

ولكن ابن المقفع يتجاوز محض السخرية ليرهص بوضوح بآليات الضغينة وانقلاب القيم التي تقلب الأحكام إلى نقضها تبعاً للظروف، فيقول: « وأنزل ملائكته فإذا غلبوا عدواً قال أنا غلبته، أو إذا غُلب له ولّي قال أنا ابْتَلِيَه»<sup>(٩٨)</sup>.

ولسوف ينكب المتكلمون على الرد على المعارضات الأولى نقطة نقطة<sup>(٩٩)</sup>. ولكن يبدو فعلاً أن لا أحد قد لاحظ أهمية هذه المعارضات الأربع الأخيرة. ذلك أن تصور علم الكلام للعقل بوصفه مجرد أداة جعله يحصر ردوده إما بالتهجم الأخلاقي وإما بالتسفيه الشخصي. هكذا لم يقيِّض له قط أن يطرح تساؤلات حول مسلمات التفكير المسبقة.

ومع ذلك كان الإسلام يستطيع أن يسلك طريقاً أخرى، ولو بشكل هامشي جداً. فلامتصاص الانتقادات التي أوردها كاتبنا الفارسي، كان بوسعه أن يتصرف بالطريقة نفسها ظاهرياً ولكن لكي يقول العكس. وهذا ما يبقى علينا النظر فيه، ولو بإيجاز.

#### ٤) حدود ابن المقفع: الموضوعات الممكن قلبها إلى عكسها:

قد لا يطلق اسم ابن المقفع على أشخاص مختلفين فحسب، بل إن المرجع المتعددة المشارب - إذا اعتُبر هو مؤلفها الوحيد - قد لا تكون كلها له. فهناك زنديق مشهور، هو الشاعر أبيان اللاحقى (المتوفى حوالي سنة ٢٠٠ / ٨١٥)، قد وضع حكايات كليلة ودمنة وقصة مزدك شرعاً. وفعل الشيء نفسه بالنسبة لكتاب

(٩٦) المرجع السابق، ص ٢٢.

(٩٧) المرجع السابق، ص ٣١.

(٩٨) المرجع نفسه، ص ٢٠. يمكن مقارنة هذا الكلام بما أورده نيشه في كتابه نشأة الأخلاق.

(٩٩) انظر ج. مونتو (G. Monnot): المفكرون المسلمين والأديان الإيرانية. عبد الجبار وسابقوه (بالفرنسية) باريس/ القاهرة/ بيروت، ١٩٧٤؛ وأيضاً كتاب الإسلام والأديان الإيرانية، باريس،

. ١٩٨٦

بلوهار وبوذاسف. وقد رأينا سابقاً نقاط التلاقي في الموضوع مع ابن المقفع ونقاط التباعد العميق في الفكر معه. وسيحظى كتاب بلوهار بالنجاح، ولكن بدون أن يعلو على النجاح الذي أصابه كتاب ابن المقفع، وسيؤدي دوره كترياق ضده<sup>(١٠٠)</sup>.

فلا شك أن الرد على الرندة اتخذ شكلاً ساخطاً ببررته التهجمات التي شنتها مباشرة ضد الإسلام. وحتى أبو نواس، الشاعر الخليع، شعر بضرورة مناظرة أبيان. وقد تسربت المحاججات بسرابال مدرسي، من رد مباشر، ودفاع عن إعجاز القرآن، وتصنيف لأمهات الكتب في علم الكلام، الخ. ولكن كل هذا بقي خارجياً ولم يقنع إلا المقتنيين سلفاً. وفي القرن الخامس هـ/الحادي عشر، اعترف الغزالى - الذي تكلم وهو على بيته من أمره لأنه برع في الفقه والكلام والتصوف والفلسفة - اعترف بنبرة متشائمة بأن الجدل لا يؤثر في نفوس المعارضين، فقال: «لا ترى مجلس مناظرة للمتكلمين ولا للفقهاء ينكشف عن واحد انتقل من اعتزال إلى بدعة إلى غيره، ولا عن مذهب الشافعى إلى مذهب أبي حنيفة ولا على العكس. وتجرى هذه الانتقالات بأسباب آخر في القتال بالسيف»<sup>(١٠١)</sup>. فالجدل لا يفيد في نظره إلا في تعزيز الإيمان المتخاصل عن طريق الآراء المعاشرة: «لإزاله الشك والشبهة في حق المتشكك»<sup>(١٠٢)</sup>.

في ما يخصنا، تكمن أهمية «كتاب بلوهار» في أنه ينقل الجدل الدفاعي إلى معسكر الخصم بتركيزه على إمكانية تقديم قراءة أخرى - زهدية - للمواضيع الشرقية، سواء أكانت مواضيع فولكلورية تتعلق بالأمثال أم تجليلات شعبية للمذهب الشكّي. ومن المؤكد أن هذا الكتاب، بترجماته العديدة غير الإسلامية (كاليونانية، والجيورجية...)، لا يمكن أن ينضوي تماماً تحت لواء الإسلام. لذا فإن نسخة النص الإسماعيلي تنحو منحى موارباً. أولاً، وكما الحال في النص الشائع من «كليلة ودمنة»، نراها تستدخل بعض اللمسات الإسلامية، وتمتص بعض المقاطع العسيرة على الاستيعاب. وبعدئذ، وحتى عندما يشرع النص الإسماعيلي باستعمال

(١٠٠) انظر مقالة دانييل جيماريه الآلقة الذكر عن كتاب بلوهار.

(١٠١) كتاب الفيصل، ترجمة فريد جبر إلى الفرنسية، ص ٤٣٣.

(١٠٢) المرجع نفسه، ص ٤٣٤.

اللغة القرآنية، يبقى متحفظاً ولا يذكر النبي محمد مثلاً إلاّ مرة واحدة، وذلك في آخر الكتاب، ودون تسميته بالاسم. فلو كان الكتاب إسلامياً صريحاً، لظهر الاسم بصورة نمطية على نحو ما نجده في كتب أخرى عديدة<sup>(١٠٣)</sup>. ويبدو أن سبب هذا التحفظ هو سبب تربوي، ذلك أننا نقترب من الوقت الذي يتخلص فيه بوذاسف من الأوهام الناجمة عن تربيته، فيغلب الدين الحقيقي ويتصدى لكهنة الهند ليُظهر، كما في كتاب «حي بن يقطان» لابن طفيل، أن العقل السليم يؤدي منطقياً إلى الإسلام. ولكن العقل يمارس فاعليته في العزلة المطلقة، بينما نرى في كتاب بلوهار أنه تكون من خلال الرد على الدين الهندي المزعوم.

وفي مقطع طويل<sup>(١٠٤)</sup>، يُقدّم لنا هذا الدين تحت اسم «البد»، ووالد بوذاسف هو نفسه من يتولى هذا التقديم سعياً منه إلى تبرير التراث الذي عاشه وورثه عن الأجداد. وينهي دفاعه بهذه الكلمات: «هل غفلنا عن الدين بنفقة مضنون بها أو هدّي مغفول عنه أو مصيّب فيه مجفّو أو عابد غير مبرر أو مبتدع فيه سليم، وهل ذهلنا عن ضعفاء العامة وفقرائها بترك السؤال عنهم وهل نستكين كبراً لكرهه أو نستسلم ضعيفاً لضعفه أو نستهين محتاجاً لحاجته؟!»<sup>(١٠٥)</sup>. وعلى الرغم من الإحالة إلى «المبتدعات» و«المأثورات» - وهي عبارات إسلامية منمّطة تُسقط هنا على سياق مغاير تماماً - فإن الأمثلة المقدمة تتواافق مع دين بروزويه «الأخلاقي السلفي» (عدم التسبب بالأذى، وعدم ترك المؤسأء بلا مساعدة)، بل حتى مع الطابع الاجتماعي لهذا الدين، وإن من منظور سياسة الحكام، وليس من منظور سياسة المحكومين: «فهؤلاء أسلافك الذين لم يغفلهم الملوك عن الدين، ولم يحرّمهم الدين سرور الملك، ولم يروا واحداً منهمما مضراً بالآخر»<sup>(١٠٦)</sup>.

والحال أن هذا الدين العقلاني سيرذله بوذاسف، إذ أدرك «أن الشيطان قد نصب

(١٠٣) ينتهي كتاب بلوهار بالعبارة التالية: «وقد جعل عليه نذراً لله الذي بعث نبيه مهيمناً واختار دينه ورضي سنته منهاجاً»، ص ١٤٦.

(١٠٤) ص ١٠٤ وما يليها.

(١٠٥) ص ١٤٧.

(١٠٦) ص ١٤٨.

له كيداً وأنه لا بد له من مجاہدته<sup>(١٠٧)</sup>. وهو يورد حجتين تقضياً لهذا الدين : أولاً ، إن الزھاد هم الذين يحقّقون هذا الدين العقلاني أفضل تحقيق ؛ يقول : «لم يبق أحد من أهل الأرض يحقق ما تدعى من موافقة البد بدها وفعاليه إلا هؤلاء الرهط الذين ملئت عليهم حنقاً ومنهم ذعراً»<sup>(١٠٨)</sup> . فهم الذين يمارسون تماماً فريضة الرحمة والرأفة والحكمة والشفقة . ثانياً ، لئن وجدت نقاط مشتركة بين حكمة الدين الكاذب والحكمة الحقيقة ، فلأن دين الهند قد انحطّ فعلاً : فلئن كان أصيلاً في بداياته فقد فسُد وأخلى مكانه لعبادة الأصنام . وهكذا يروي أحد المدافعين عن هذا الدين كيف أنّ أول ملك من السلالة قد نجا من الجنون بسبب «البد» الذي أصبح وبالتالي نبياً إلى حدّ ما . ولكن ملوكاً آخرين ، خلفوه ، لم يشفوا إلا جزئياً ، وآخرين لم يحظوا بأي شفاء ، مع أنهم اتخذوا «البد» وثناً لهم<sup>(١٠٩)</sup> . والحال أن الرجال الأوائل الذين نجوا من الجنون لم ينجوا إلا عن طريق العنف ، لأن التفكير السليم لا يتأنى لعالم مأهول فقط بالمجانين . ويبصر مدافع آخر عن هذا الدين لجوء الله دورياً إلى العنف بهدف إعادة البشر الذين يخلّون بواجباتهم إلى الصراط المستقيم<sup>(١١٠)</sup> . ييد أن النص يؤكد مع ذلك أنه حتى عبادة الأصنام الوثنية الأكثر تعصباً قد حافظوا على بعض الذكرى عن المتطلبات الأولى لدينهم لأنهم تبنوا المثال الزھادي ، مع أن تشويهاً كبيراً قد اعتبراه<sup>(١١١)</sup> .

هكذا نرى أن المحور الذي يدور عليه النص الإسماعيلي لـ «كتاب بلوهار» هو التدليل على أنّ ما في هذا الدين العقلاني - أو على الأقل المعقول - المنسوب إلى الهند من خير إنما تفتح وازدهر في الدين المعارض له ، أي دين الزھاد الذي يتم دمجه عن طريق التحايل خلسة بدين النبي محمد . فالنص الإسماعيلي لا يقدم أي تبرير موضوعي لهذا الدمج ، بل فقط استدلالاً بالضدّ: إن فساد هذا الدين ناجم عن

<sup>(١٠٧)</sup> ص ١٤٩.

<sup>(١٠٨)</sup> ص ١٤٩.

<sup>(١٠٩)</sup> ١٧٥-١٥٩ ص.

<sup>(١١٠)</sup> ١٦٢-١٦١ ص.

<sup>(١١١)</sup> ١٧٢-١٧١ ص.

قبوله بعبادة الأوثان. وهذا مؤداه أن الإسلام هو نقىض ذلك الدين وأنه الوسيلة الوحيدة لتجاوز هذا الفساد.

إن هذا النص الاسماعيلي لـ «كتاب بلوهار»، الذي أورد مختارات نصية لعدد من المدافعين عن الدين الهندي، يتعارض إذن في منهج تأليفه مع الكيفية التي ألف بها كتاب «كليلة ودمنة». فهذا الأخير يفترض أن الخير البشري كوني عميم، وأن العقل يعبر عن نفسه في كل مكان، وأننا نستطيع أن ندخل إلى الحضارة الإسلامية، دون خطر، جسماً ثقافياً أجنبياً. والحال أن هذه الفكرة تصور في «كتاب بلوهار» وكأنها غواية شيطانية؛ فحتى عندما أقنع الفتى بوذاسف أباه الملك جينيسر، بقي هذا الأخير متربداً بعد أن يُبين له أن دينه ينطوي على أساس سليم، فرأى أن «لا حيلة له إلا في لزوم ما وَكَدْ من رأي الأوثان الداعي إلى الشهوات الحاث عليها»<sup>(١١٢)</sup>.

يُضاف إلى ذلك أن محاولة ابن المقفع تشذيب هذه الثقاقة الأعممية، باستبعاده منها كل عنصر وثنى، لم تنج من ذلك التأثير الشيطاني. يتوضح ذلك في مقطع طويل من خطاب إزالة الغشاوة عن عيني بوذاسف: «إن من رأس أسلحته سلاحان [وردت هكذا]، أحدهما أنه يكاد أن يقع في نفس الإنسان أنه لا عقل له ولا منفعة فيه، فيصدّه بذلك عن معرفة الله تعالى وعن محبة الحق والطلب له والسؤال له، ويشغله بغيره من ملاهي الدنيا، فإنّ هو اتبع في هذا فهو ظهره الأعظم، وإن هو عصى وغلب عليه فزع إلى السلاح الآخر، فإذا عقل الرجل شيئاً وأبصره عرض عليه بأشياء تغمّه وتُضيّجه بما لا يتعرّف، فيُبغضه إليه ما هو فيه بتصعيّب ذلك على ما يأتي به من النسُط، يقول له لستَ مستكملاً هذا أبداً ولا مُدرِّكه ولا مُطْيقه، فما هذا العناء والشقاء والتعب فيما لا يُطاق ولا يُدرك؟ فلهذا السلاح صدّ كثيراً من القوّة في أنفس الناس عن طلب الحقّ وطلب النجاة، وحيلة هذين السلاحين كلمتان، أمّا الأولى منها فالنهيُ عن اكتساب ما لا ينفع وأمّا الأخرى فالرغبة عن قليل ما اكتسب من العلم والخير، فاعتبرُهما واحداً من أن تخدع عن اكتساب علم والحفظ بالمخسوب»<sup>(١١٣)</sup>. كان يمكن أن يكون قائل هذه الأقوال هو ابن المقفع، ولكن تتمة

(١١٢) ص ١٦٣ .

(١١٣) ص ٧٣ - ٧٤ .

النص ستعطيها وقعاً غريباً تماماً عن منحاه الذهني. يقول النص : «فإنك في دار قد استحوذ الشيطان على أكثر أهلها بضروب مخائيله وأسباب ضلالته، فمنهم من ضرب على سمعه وبصره فتركه لا يسأل عن العلم والخير كالبهيمة، وشرع لهم أدياناً مختلفة، فمنهم المجتهدون في الضلالة، حتى جعل اجتهاد أهل ضلالتهم فتنة لغيرهم، وحتى صار اجتهادهم من مصادره ومكائد، ثم أوقع بينهم العداوة فاستحل بعضهم دماء بعض وأموالهم، وأتى في ضلالتهم بأشياء من ذكر الحق ليلبس بذلك على أهل الحق وطلاب الخير، فيصدّهم عن الدين القييم الذي لا يأتيه الباطل بوجه من الوجوه»<sup>(١١٤)</sup>.

هكذا، وبمجموعه من المصادرات على المطلوب، يفسد هذا النص دفاع ابن المتفع عن العقل، ولا يقر لها الأخير بدور المشترع الذي طالب له به، ولا ينسب إليه إلا دوراً أداتياً فحسب. وتحيلنا خاتمة النص إحالـة مباشرة إلى الرسالة القرآنية، حتى ولو لم يستشهد بها الكاتب حرفياً: «أصيغوا أسماعكم وفرغوا قلوبكم لاستماع حكمة الله التي هي نور الأنفس، وتقووا بالعلم الذي هو دليل على سبيل الرشد، فأيقظوا عقولكم وافهموا الفصل الذي هو بين الحق والباطل وبين الهدى والضلالـة، واعلموا أن هذا الدين هو دين الله الذي أنزله على لسان الرسل والأنبياء عليهم السلام في القرون الأولى»<sup>(١١٥)</sup>.

هكذا يتم إدراج حكمة العالم الخارجي في سياق توليفة تلفيقية واسعة تسعى بجسارة إلى استدماـج عناصر غريبة تماماً، في حين كان القرآن قد حصر هذا المعنى بالتوحيد الإبراهيمي.

. ٧٥ - ٧٤ ص (١١٤)

. ١٩١ ص (١١٥)



## الفصل الثاني

### حنين بن اسحق (القرن الثالث هـ/التاسع م) لماذا الإيمان؟

#### ١) وضع حنين

إن ابن المقفع هو كاتب مفصلٍ. فلا تعالج النصوص المنسوبة إليه أفكاراً سبقته فحسب، بل إن المنحول فيها والصحيح قد ضيّخهما كتاب القرن الرابع هـ/العاشر م الذين سندرسهم لاحقاً. وبين هذين الحدين الزمنيين يصعب علينا أن نعثر على مفكرين طليعين، وإن استطعنا أن نتلمس هنا وهناك وجوداً لتوجهات نقدية متعددة، أطلقها الغليان الفكري الذي عرفه ذلك العصر الشديد التألف.

ولكننا نجد في منتصف حقبة القرنين تلك فيلسوفاً مفرداً ويجرد بنا التوقف عنده. إن تفكير حنين بن اسحق، المنفصل طوعاً عن كل إطار سجالي، يستهدف المسألة الأساسية الدائرة حول ماهية الإيمان بعامة. وحسب الشكل الذي أعطاه حنين بن اسحق لهذا المسعى فإنه يتبدى لنا كنهج رائد لم تكن له أصداء لاحقاً. ومع ذلك نستطيع أن نتبين ما سبقه من إرهاصات إذا ما سلطنا الضوء على المنعطف الذي أتاح لهذه الظاهرة الجديدة أن تزغ.

لنلاحظ أولاً أنه، بعد الهجرة بمئة وثلاثين عاماً فقط وفي بداية العصر العباسي، اجتمعت تحت اسم ابن المقفع جملة من المسائل سرتها تعاود ظهورها في القرن السابع هـ/الثالث عشر م: لماذا نعتقد هذه العقيدة أو تلك؟ أستطيع أن نقبل برسالة تكون ضمانتها الوحيدة سلطة النبي الذي نقلها؟ ما أخطار الدور النفسي الذي يضطلع

به الدين؟ ما الجانب الأخلاقي في الدين؟ ما العلاقة بين الرزمي والروحي؟

باستثناء السؤالين الآخرين، نجد أن هذه الأسئلة قد اعتبرت كل جدل ما بين الأديان. فكل شخص تزين له نفسه أن يشكك في حسن نية الشخص الذي يتحاور وإياه. ويعبر القرآن عن ذلك بوضوح، إذ يكرر للخصوص: «إِنْ كُتُمْ صَادِقِينَ . . .». وسرعان ما اتخذ هذا الاستيراب عند المسلمين شكل تشكيك في عقلانية المعتقدات المعارضة. وبديهي أن المعيار الذي استند إليه هذا التشكيك هو الرسالة القرآنية. وهذا لا يعني أن المشكلة لم تطرح داخل الإسلام نفسه، بل على العكس: فالمناظرات التي دارت بين المسلمين أدت أحياناً، بداعي الحرص على المعقولة، إلى اتخاذ مواقف اعتبرت شائنة، كما سنت لاحقاً. وبال مقابل، نجد الأديان المذكورة تجتر تلك الأسئلة كما هي لتبرير إصرارها على مواقفها.

خير شاهد على ذلك نصّان مسيحيان يُعدان من أمهات الكتب اللاهوتية وأقدمها في اللغة العربية، وهما «كتاب البرهان» و«كتاب المسائل والأجوبة» اللذان ألفهما عمار البصري النسطوري (في بداية القرن الثالث هـ/التاسع م)<sup>(١)</sup>. وعلى تهمة اللامعقولة التي وجّهها الدين السائد (الإسلام)، يرد هذان النصان بطريقتين: الأولى ضمنية والثانية صريحة.

يكمن الرد الضمني في استخدام الكاتب اللغة بالذات. وقد أثبت س. غريفيث أن الكاتب لم يقيّد نفسه بالمعايير النفعية وحدها. فبالنظر إلى أن أكبر جانب مثير للإشكال في المسيحية، في نظر المسلمين، هو الثالث فقد تدخل عمار البصري في المناظرة بين المسلمين بخصوص مسألة الصفات الإلهية كي يوظفها لصالحه. والواقع أن المواقف المتعارضة محكومة بفهم خاص للنحو العربي؛ فأسماء الله وصفاته في القرآن تحيل إما إلى فعل «له تعالى» و«قائم به» - وهذا هو الحل الذي وجده ابن كلّاب - وإما إلى فعل «هو ذات الله» وإلى شيء ينطبق عليه هذا الفعل، وذلك هو الحل الذي انتهى إليه المعتزلي العلّاف. ويرى عمار البصري، بالاستناد إلى مبادئ النحو نفسها، أن هذه المواقف الإسلامية غير معقولة، ويقترح الحل

(١) عمار البصري: كتاب البرهان وكتاب المسائل والأجوبة. وهو النص العربي الذي حققه ميشيل حايك وكتب له مقدمة بالفرنسية. بيروت، ١٩٧٧.

المسيحي لإزالة التناقضات المطروحة. هكذا يستغل صفتى «الحي» و«المتكلّم» ليثبت، وفقاً لنهج النقد المعتزلي الذي أفضى إلى الأشعرية التي ستغدو المذهب الرسمي للإسلام السني، أن هاتين الصفتين تدلان على أن الله له «حياة» و«كلام»، لأن الشيء لا يمكن أن يسمى إلا بما يعود إليه، وليس بما لا يعود إليه. وعندئذ لا يبقى على عمار البصري، لتبرير الثالث، إلا أن يثبت أن الصفات الإلهية الأخرى ليست إلا وظائف لهاتين الصفتين، أو مجازات دالة على فاعليات هذه الخصائص الجوهرية. وفي كل هذا اعتمد كثيراً على منطق النحو العربي<sup>(٢)</sup>.

أما الرد الصريح فيضرب صفحأً في البداية عن المعارضات العقائدية نفسها. وهكذا يبدأ النصان بإثبات وجود الله، ويركز النص الثاني على وحدانيته. ثم يتوقفان مطولاً، إما قبل إثبات أصالة الكتب السماوية، وإما في تضاعيف هذا الإثبات، وعلى كل حال قبل الخوض في العقيدة النسطورية، عند معايير الصواب والخطأ في الدين<sup>(٣)</sup>.

فحسب «كتاب البرهان»، يتوجب على شتى الأديان أن تلبي الحاجات العقلية للإنسان: البعض، كي لا يتقوّض الفعل الإلهي؛ المحبة المتبادلة، كي لا يستسلم البشر لأهوائهم؛ وأولوية الجهد ليستحق الإنسان السعادة. وهذه النقاط الثلاث هي بمثابة تكميل للواجبات التي قال بها ابن المقفع في «باب بروزية». وهكذا طرح عمار البصري السؤال التالي: كيف نستطيع إذن أن نميز الدين الحقيقي؟ بالإضافة إلى المعجزات، يرى نمطين من الأسباب يكمنان وراء انتشار دين من الأديان: ١) بالإكراه والإفساد والمخاتلة، أو بالتضامن العرقي والاستحسان والتواطؤ. وتلك هي الوسائل التي يرى أن اليهودية والإسلام والممانوية والزرادشتية، الخ، لجأت إليها، وبها نستطيع أن نعمل كيف تم اعتماق هذه الأديان. ٢) لم تتحاشَ المسيحية هذه الأفعال فحسب، بل استبعدت أيضاً جميع دواعي الاعتقاد الخصوصية الأخرى من قبيل: شهوة الغنى والسلطة، الانحلال الخلقي، بل التعلق بوهم السحر. ويخلط

(٢) انظر بحث س. غريفيث باللغة الإنكليزية: «مفهوم الأقنوم في دفاع عمار البصري عن عقيدة الثالث» في «أعمال المؤتمر الدولي الأول للدراسات العربية المسيحية»، أشرف عليه سمير خليل. روما، ١٩٨٢، ص ١٦٩-١٩١.

(٣) عمار البصري: كتاب البرهان وكتاب المسائل والأجوبة، ص ٤١-٢٤ و١٣٥-١٤٣.

«كتاب المسائل والأجوبة» بين هاتين القائمتين، بدون أن يميز بين الوسائل العامة والوسائل الخاصة، ويجملها في ست وسائل، وهي: اللياقة والإباحة والعنف وشهوة التملّك والتضامن العرقي ووهم السحر.

يعمق عمار البصري إذن التحليل الذي ورد عند ابن المفعع في «باب بروزيه» وعند بولس الفارسي (وقد كانا متعاصرين ومقربين من كسرى أنوشروان كما يؤكد ب. كراوس)؛ فبالإضافة إلى التفكير السليم، كان نظر هذان الكاتبان في ثلاثة أسباب تدفع إلى اعتناق معتقد من المعتقدات، وهي: إما بالتقليد الأعمى وإما بالإكراه وإما بالمصلحة. وترى س. سترومسا أن هذه الإشكالية تعود إلى الاسكندر الأفروديسي (حوالى العام ٢٠٠ بعد الميلاد)<sup>(٤)</sup>. وطبقاً لشهادة ابن ميمون، كان هذا الفيلسوف اليوناني يؤكد أن «أسباب الاختلاف في الأمور ثلاثة: أحدها: حب الرياسة والغلبة الصادان للإنسان عن إدراك الحق على ما هو عليه. والثاني: لطافة الأمر المدرك في نفسه وغموضه وصعوبته إدراكه. والثالث: جهل المدرك وقصوره عن إدراك ما يمكن إدراكه، هكذا ذكر الاسكندر»<sup>(٥)</sup>. ولكن هل ما زلنا نخوض في الإشكالية نفسها؟ نرى أولاً أن لهجة الاسكندر هي لهجة من يتكلم عن المعرفة بشكل عام جداً. فضلاً عن ذلك، فإن ابن ميمون يشعر بالحاجة إلى أن يضيف قائلاً: «وفي أزمنتنا سبب رابع: لم يذكره لأنه لم يكن عندهم، وهو الإلف والتربية»<sup>(٦)</sup>. ويشرح مباشرة بعدها بقوله: «لأن للإنسان بطبيعته محبة ما ألفه، والميل نحوه»<sup>(٧)</sup>. وهو يرى أن اليونانيين قد نجوا من ذلك بشكل معجز. والواقع أن الناقض يزول على النحو التالي: من جهة يضرب ابن ميمون كمثال على المفعول «المعرفي» للعادة النظرية التشبيهية والتجمسية للإنسان العادي إلى أمور الدين. ومن جهة أخرى يؤكد أن ما قاله عن قصور العقل البشري «ما قيل بحسب الشريعة، بل

(٤) من رسالة إلى المؤلف في ٢٨ تشرين الأول/أكتوبر ١٩٩٣.

(٥) ابن ميمون: دلالة الحائرين الجزء ١، ٣١، ترجمة س. مونك S. Munk، دار نشر لاغراس، ١٩٧٩، ص ٧١. (استخدمت طبعة حسين آتاي، مكتبة الثقافة الدينية، القاهرة، د. ت، ص ٦٨ - ٦٩، المترجم).

(٦) المرجع نفسه، ص ٦٩.

(٧) المرجع نفسه، ص ٦٩.

هو أمر قد قالته الفلسفه وأدركته حق إدراكه من غير مراعاة مذهب ولا رأي<sup>(٨)</sup>. وهكذا لا يكون الاسكندر قد تكلم عن المعرفة عموماً فحسب، دون أن يميز، على هذا الصعيد، بين شتى المجالات التي تنطبق عليها، بل يُثبت ابن ميمون بدوره أنه يعي أنه يتكلم على مستويين مختلفين: الاستشهاد العام بالfilisوف اليوناني، والتضخيم الخاص الذي يغدو عليه.

إذا كانت فكرة التنظير عن طريق التبوب والتصنيف هي فكرة فلسفية أصلاً، فإنه ينبغي لنا بالأحرى البحث عن مضمون المواقف المصنفة على هذا النحو في التجارب الدينية نفسها. فالنصوص الدينية (التوراة والإنجيل والقرآن) تزخر فعلاً بلوم الناس الذين ينخدعون بالأديان الكاذبة، أو الذين لا يتركون أنفسهم تقتنع بالوعظ الحقيقي، بسبب العادة أو المصلحة، الخ. ونجد مثلاً ساطعاً مبكراً على ذلك في «سفر الحكمة» (منتصف القرن الأول قبل الميلاد) بما ورد فيه من تكذيب للوثنية (الإصحاح ١٤، الآيات ١٢ - ٢١)، وتنديد بـ «المجد الباطل» وـ «الإكراه» وـ «أوامر الملوك» وـ «رونق الأصنام». ونجد في هذا النص تدبيجاً يدافع عن الدين، وقد تراكم وتنوّق بدون أن تغير الطريقة المدرسية طبيعته. ومن هذا المنظور يبقى المجهود الذي قام به عمار البصري مجهوداً محدوداً، بالنظر إلى أن ما يشغل عنده مكان الصدارة هو التصميم على الدفاع عن الدين. وسوف يسقط هذا الكاتب لاحقاً في اللاعقلانية، وهذا ما جعل مسعاه يراوح في مكانه.

وهناك نسطوري آخر، هو حنين بن اسحق، بدا وكأنه سلك الطريق ذاته، ولكنه أعطاه في الواقع قيمة مختلفة تماماً. ومن هذا المنظور يمكن أن يمثل نقطة انطلاق ممكنة أخرى لاستقصائنا لهذا (نقطة انطلاق تركز على المفهوم، أكثر من تركيزها على التسلسل التاريخي).

يبدو للوهلة الأولى أنَّ حنين بن اسحق يختلف في كل شيء عن ابن المقفع. فقد عاش هذا الأخير في فترة تاريخية مضطربة: أزمة الحكم الأموي وانتصار الثورة العباسية. أما حنين فعاش بعد ابن المقفع بقرن وعاصر الخليفتين المأمون والمتوكل، أي في أوج الخلافة التي نجمت عن تلك الثورة. كان الأول فارسيّاً واعتنق رسمياً

(٨) المرجع نفسه، ص ٧٢.

دين العرب المنتصرة، ولكنه لم يتعامل مع هذا الدين إلاً من المنظور الاجتماعي. وانكب، في دخالته، على أمنية الدين الذي لا يزال يقيم على اعتناقه، والذي بدأ يؤول إلى ظاهرة غرائية. أما حنين فهو عربي، ولكنه عربي مسيحي، أي أنه ينتمي إلى دين وُجد في البلاد قبل دين السلطة. وابن المقفع هو أديب، يتعامل مع اللغة بمهارة متميزة، مع ما يترتب على ذلك من تعقيد نفسي يتجلّى في مزجه بين المهارة والسذاجة، بين الحنكة الدبلوماسية والاغتياظ العنيف، وبين الانصياع للنظام القائم والتمرد عليه انطلاقاً من موقف مثالي. أما حنين فكان علمياً ومولعاً بالدقة والتحقيق، ولم يسع إلى الأسلوب المنمق؛ وهذا يُبعده عن ابن المقفع وعن التراث العربي الجاهلي الذي استعادته الحضارة الإسلامية.

ومع تباينهما الشديد، فإنّ موقفهما متشابه بالنسبة للإسلام، دين السلطة. وسرى لاحقاً عدداً من المواضيع الخاصة تتكرر عندهما كليهما، وتنجم عند الاثنين عن رفض الاندماج بدين الأكثريّة، كما عن تصميمهما الصريح على بيان أسباب هذا الرفض. وقد جمع كلاهما بين الحزم والحذر، وهما يتجلّيان عند الكاتب الفارسي عبر تنوع الأطر الأدبية المستعملة (والتي تراوح بين الكتب المعدّة للجمهور العريض، والكتب المعدّة «لذاكرة الأمير»، وأخيراً الكتب «المسرحية سراً» التي يطلع عليها المؤثوقون، والتي يتخذ مؤلفها تارة قناع المدافعان الغرائي عن الدين وطوراً موقف المفكر في إطار نظام الحكم الإسلامي، أو تارة ثالثة محرر الأهاجي)، وعند الكاتب المسيحي عبر التمنع المبدئي عن الإفصاح المكشوف، وعبر الكتابة التي تلتزم الدقة وشدة الاقتصاب، لأنّ الكاتب يريد تجنب المصادرات غير المفيدة.

يتّمّي حنين بن اسحق إلى قبيلة العباديين، وهو مسيحيون عرب لعبوا دوراً في حياة المملكة اللخمية، التي قامت في شمال شبه الجزيرة العربية، وغالباً ما كانوا يتناحرُون مع الغسانيين الذين كانوا يقيمون إلى الغرب منهم. وللخميون كانوا تابعين للفرس، بينما كان الغسانيون يدورون في فلك بيزنطية؛ وقد ساهمت القبيلتان في إقرار العرب على الساحة الدوليَّة آنذاك، وفي تهيئَة الاتصالات بين الفاتحين الجدد وبين الحضارات الكبرى التي خضعت للإسلام. ويجب القول أخيراً إنّ العقيدة النسطورية، التي كانت عقيدة حنين، عرفت ماضياً معقداً. فقد نشأت في إطار بيزنطية التي طردتها من ديارها، فأباحها الفرس الذين كانوا يناؤون بالإمبراطورية

المعادية. ولكن النسطورية بقيت عقبةً أقليوية في مملكة اللخميين وتعرضت للاضطهاد أحياناً.

ولد حنين في الحيرة عام ١٩٢ هـ / ٨٠٨ م، وارتبط بشفافات ثلاث هي العربية والبيزنطية والفارسية؛ ولم تكن هذه الثقافات معقدةً ومتناقضة في ما بينها فحسب، بل كانت كل واحدة منها كذلك في داخلها. ومع ذلك، فقد نجح حنين في تحقيق توليفة رائعة بينها. ففي الرها، مسقط رأسه، درس السريانية. ثم أقام في بلاد فارس حيث تعلم اللغة الفارسية والطب. ويزعم صاعد الأندلسي<sup>(٩)</sup> أنه درس أيضاً العربية في البصرة وتللمذ على النحوى واللغوى الخليل بن أحمد؛ وحتى إذا كان هذا الزعم، من الناحية الزمنية، مستحيلاً (إذ يفصل بينهما قرن بكماله)، فإنه يشهد على الصيت الذي ناله حنين كعالم ممتاز في اللغة العربية.

بعدئذ استقر في بغداد التي أصبحت عاصمة متألقة للإمبراطورية الإسلامية، وتابع فيها دراسة الطب. وبسبب الخلاف الذي نشب بينه وبين أستاذه، نفى حنين نفسه إلى بلاد الروم وتعلم فيها اليونانية وأتقنها. ولتن كان العرب قد نهلوا العلوم والفلسفة من اليونان، فإنهم رفضوا أي استيعاب للأداب اليونانية، لأنهم كانوا مشربين بتراثهم الأدبي حسراً، ومعروفين بعشاقهم الكلمة منذ الجاهلية، مما جعلهم يسمّون بـ «أهل اللسان»، كما قال الجاحظ. وكان أقصى ما في مستطاع المسيحيين العرب من هذا المنظور الإشادة بالتراتيل السريانية والتتصدي بها للادعاءات الجمالية للقرآن. ففي عدد من الكتب الفلسفية أو العلمية نجد استشهادات متفرقة وغير صحيحة عموماً بهوميروس في تضاعيف عدد من الصيغ الحكمية<sup>(١٠)</sup>، ولكنها تبقى عند حنين أكثر دقة. وإذا كان الجانب الأدبي للشاعر اليوناني لا يظهر في نصوصه، فإن إحدى الروايات تصفه قادرًا على إنشاد الشعر<sup>(١١)</sup>. وهنا أيضًا نلاحظ عند حنين حرية في المواقف مدهشة جدًا.

(٩) صاعد الأندلسي: كتاب طبقات الأمم (ترجمة بلاشير عام ١٩٣٥).

(١٠) أنظر ج. كرايمير: «Arabische Homer Verse» في مجلة Zeitsch d. deutschem Margenländ. Gesellsch

(١١) انظر ج. كرايمير: «Homer in Baghdad» في مجلة Byzantinoslavica، رقم ٤١، السنة ١٩٨٠، ص ٢٠٠-٢٥٩.

ثم عاد واستقر في بغداد نهائياً حوالي ٢١١/٨٢٦ وعمل فيها كمترجم من اليونانية إلى السريانية وإلى العربية أيضاً. وأحاطه الخليفة المأمون برعايته، وأصبح في عهد المتوكل رئيساً للأطباء وأميناً على الترجمة مكلفاً بتنقية أعمال فريق من المתרגمين. وبناء على ذلك، ظن بعضهم أن حنين أصبح أحد مدراء بيت الحكمة الشهير. ليس هناك ما يأذن لنا بتوكيد ذلك. فمن جهة أولى سلكت هذه المؤسسة طريقاً معيناً في التطور. يقول بالي - غيدرون M. G. Bally - Guesdon : «في عهد هارون الرشيد (١٧٠/١٩٤ - ٧٨٦/٨٠٩) ، كان بيت الحكمة مكتبة موقوفاً استعمالها على الخليفة والمقربين منه... أما في عصر المأمون (١٩٨/٨١٣) - (٢١٨/٨٣٣) فاستخدمها العلماء لإنجاز أعمالهم الخاصة، وعرفت المؤسسة توسيعاً كبيراً [....]. وانتقلت وتحولت وظيفة صاحب الحكمة، في عهد المأمون، من مهمة تقنية معهود بها إلى أحد العلماء المترجمين، إلى مهمة إدارية، يُكلف بها أحد الكتاب بالتعاون في الغالب مع أحد الخبراء، مما يدل على درجة عالية من التنظيم»<sup>(١٢)</sup>. والحال أنه في عام ٢١١/٨٢٦، أنسج حنين - وكان عمره سبع عشرة سنة - ترجمة أول كتاب، ونستطيع الافتراض أنه استفاد على هذا النحو من توسيع هذه المؤسسة. ولكن الوثيقة الوحيدة التي يشير فيها إلى أصل مراجعه (وكان وقتئذ يترجم أعمال جالينوس) لا تذكر، من جهة ثانية، بيت الحكمة. يبدو إذن أن المؤسسة كانت تضم مكتبة غنية رئسها عدد من المدراء المعروفين (ولم يكن حنين بينهم)، ودائرة يعمل فيها فريق من المترجمين وكان حنين أحد المنسقين بينهم وكان الخليفة هو من يتولى مكافأتهم. ومن الصعب القول بوجود علاقة بينه وبين الخليفة، وعلى الأخص في ما يتعلق بالأعمال الطبية: «من بين الأطباء الكبار الذين مارسوا المهنة في عهدي هارون الرشيد والمأمون، لا تشير المراجع إلى وجود طبيب واحد كانت له صلة ببيت الحكمة [....]. فنظراً لمقتضيات هذه المهنة، كان الأطباء يمارسون نشاطهم بمعزل نسبياً عن نشاطات العلماء الآخرين. وقد كانت لهم دوائرهم الخاصة للتعليم، وكانوا يتداولون أمور الطب في مكان معين هو البيمارستان

(١٢) بيت حكمة بغداد (بالفرنسية). انظر مجلة Arabica، السنة ٣٩، العدد ٢، ١٩٩٢ (ص ١٣١ - ١٥٠)، (ص ١٣٣ - ١٤١).

[...] وفيه أيضاً كانوا يترجمون. [...]. وبعامة كان أطباء بغداد وقتئذٍ من النصارى، وبقيت هذه المهنة ولمدة طويلة امتيازاً موقوفاً على الأوساط المسيحية. والحال أن هذه الأوساط كانت لها دوائرها العلمية وطرقها الفردية والمملية للتواصل مع السلطة، وبالتالي لم تهتم كثيراً بمؤسسة ذات أهداف ارتبطت قبل كل شيء بمصير الإسلام<sup>(۱۳)</sup>. ولكن حقل عمل حنين لم يقتصر على الطب؛ ففي أحد النصوص التي سنعود إليها لاحقاً يستعمل عبارة بيوت الحكمة للدلالة على الأماكن التي كان يجتمع فيها عدد من شيوخ الفلسفه<sup>(۱۴)</sup>.

اتهم بعض الحساد حنين بعدم الإيمان فقد حظي به عام ۲۴۰/۸۵۴ وسُجن ستة أشهر وصودرت منه مكتتبته، وكانت كنزاً ثميناً. ثم أعيدت له مكتتبته واستطاع (قبل وفاته عام ۲۶۰/۸۷۳) أن ينهي ترجمة مجموعة مذهلة من الكتب اليونانية التي لم تنحصر مواضعها بالاختصاصات التي ألفها كالطب والصيدلة، بل شملت أيضاً الفلك والرياضيات والفلسفة، بله العلوم الخفية. وقد ترجم إلى العربية أيضاً التوراة السبعينية.

وسم حنين الترجمة بميشه الخاص، فحثّ طلابه على رفض الترجمة الحرافية وأسس للمصطلح العلمي العربي. وقامت طريقته على ضبط النص بمقارنته مخطوطاته المختلفة التي كان يبحث عنها أحياناً بنفسه أثناء أسفاره. ولكن هذه الأسفار لم تتجاوز ديار الإسلام، إذ كان ينقب بخاصة في محفوظات ومكتبات الأديرة المسيحية في الموصل والجزيرة الشام وفلسطين ومصر. بيد أن الثورة التي أنجزها تمت بوجه خاص على مستوى المنهج، بحيث ميز الأقدمون ترجمته عن ترجمة أسلافه بإطلاقهم على هذه الأخيرة تعبير «النقل القديم». وبالإضافة إلى المعطيات المادية - أي الجهد الذي بذله في نقد النصوص، وإتقان اللغة اليونانية أكثر من سبقوه، وكذلك إتقان اللغة العربية بطبيعة الحال - ظهر عنصران حاسمان آخران في هذا التطور. فمن جهة سعى حنين، وابنه اسحق من بعده، إلى نحت

(۱۳) المرجع نفسه، ص ۱۴۶.

(۱۴) المرجع نفسه، ص ۱۴۸. ظهرت هذه الكلمة في كتاب آداب الفلسفه الذي نشره عبد الرحمن بدوي في الكويت عام ۱۹۸۵، ص ۴۸.

المصطلح العربي بحيث يكون أقرب ما يمكن إلى بنية المصطلح اليوناني، مما أشعل ثورات في مجال المفردات؛ وهكذا تخلّى عن كلمة «اختلاف» غير الواضحة في ترجمة «أنتيكيمون»، واستعراض عنها بكلمة «متقابل». واستطاع بهذه الاختيارات أن ينهض بالمصطلح (فترجم مثلاً «أومونيميا» بـ«اتفاق الأسماء»، وكلمة «كاتيغوريَا» بـ«مقولة»... ) وفرض العديد من مصطلحاته التي دخلت بصورة نهائية في تكوين المعجم التقني العربي.

ومن جهة أخرى، استند هذا الجهد التدققي إلى عملية تأليف المفردات؛ ولشن ادعى صاعد الطليطي أنّ حنين هو الذي أدخل إلى بغداد «كتاب العين» الذي تنحدر أصوله من تعاليم الخليل بن أحمد، فقد ربطه على هذا النحو بتأثير هذا الصرح الأول للمعاجم العربية<sup>(١٥)</sup>.

ولكن توجّه حنين كان ذا سمة خاصة، فقد كان من أوائل الذين شرحوا المفردات التقنية السريانية، ولا سيما تلك التي تنحدر من الأصل اليوناني والتي اكتفى المثقفون في الغالب بنقل لفظها الصوتي بشكل تقريبي. ونحن لا نعرف كتاباً متميّزاً ضمّ مفرداته، ولكننا نعلم أنها استخدمت أساساً في حركة النقل اللاحقة - والأوسع نطاقاً - التي وصلتنا مترجماتها.

ابتكر حنين أيضاً في عرض مواضيعه (ولا سيما في مسائل الطب) طريقة اعتمدت أسلوب الأسئلة والأجوبة، واقتبس هذه الطريقة من الطرق السريانية في تفسير الكتاب المقدس، وربما نشأت من شعور السلطة بضرورة تنظيم اختبارات خاصة لامتحان المرشحين لممارسة الطب. وأخيراً، ترك حنين كذلك أعمالاً مبتكرة في شتى العلوم كالفلسفة والتاريخ. وقد قارنه بعضهم بـ«إراموس»(\*)، وأكّد المستشرق جيرار تروبو (Gerard Troupeau) على دوره الرئيسي في أربعة مجالات: فهو أحد العلماء الموسوعيين في فترة القرون الوسطى كلها؛ وكان له

(١٥) انظر كتاب طبقات الأمم الآلف الذكر، ص ٨٠.

(\*) ديزيديريوس إراموس المعرف بإرasmus، مثقف هولندي موسوعي عاش ما بين ١٤٦٩ و ١٥٣٦ وتميز بذاته السقراطية الساخرة. كتب مجموعة من التفاسير والكتب الدينية والسياسية، معتمداً على ثقافته اليونانية واللاتينية المتينة، ومن أشهر مؤلفاته مدح الجنون (المترجم).

الفضل في استيعاب الثقافة اليونانية الوثنية ودمجها بثقافته السريانية المسيحية وبالثقافة العربية الإسلامية؛ واحتل مكانة مرموقة في نقل المعرفة القديمة؛ وأخذ على محمل الجد وظيفته كشمامس تابع للكنيسة النسطورية، وساهم بكتاباته في إقامة الحوار الإسلامي - المسيحي<sup>(١٦)</sup>.

وتجب الإشارة إلى أن حنين - مع تأكide على مسيحيته وممارسته الدين - قد اشتبك مراراً مع جاثليقه الذي أنزل به الحِرْمَ وجرّده من الزنار الذي كان يتميّز به النصارى في ديار الإسلام.

وحادثة فقدانه حظوظه بلغة التعبير عن هذا التوتر. وقد حفظ لنا مؤرخ الطب ابن أبي أصيبيعة نص «النكبة» كما رواها حنين. وفيه يكرر القول بأنه وقع ضحية حاسديه من الأطباء النصارى، مع العلم أنه هو الذي علّمهم الطب، في حين وقف أتباع الأديان الأخرى إلى جانبه. ولكن خطابه كله متشرّب بالدين المسيحي، إذ يذكر فيه هابيل الذي وقع ضحية حاسده قابيل. ورغم البلاء الذي أصابه، يؤكّد أنه ما من أحد، أصديقاً كان أم عدواً، قرع باب بيته ليتداوى إلاّ وداواه على أحسن وجه. ويختتم قوله بأنّ كل إنسان قد يتعرّض للبلاء «فما سبّيل العاقل أن ييأس من تفضّل الله عليه بالخلاص مما يلي به، بل يثق ويحسن ثقته بحالقه، ويزيد في تعظيمه ومجده»<sup>(١٧)</sup>. ويؤكّد بخاصة أنّ عودة الحظوظ إليه لم تتم بشفاعة بشرية، بل بظهور المسيح لل الخليفة المتوكّل أثناء نومه، وهو يصطحب معه حنين المعدّب.

إلى هذا يضاف عدد لا يأس به من التفاصيل التي لا تحمل طابعاً نصرانياً واضحاً. فبعد المؤامرة الوالية، إذ رأى مناوئيه يتحالفون ويدمّونه بصفته مجرّد مترجم، بينما هم يمارسون الطب، صرّح: «هممتُ أن أقتل نفسي من الغيظ والزرد»<sup>(١٨)</sup>. ولا ينسى حنين أيضاً أن ينوه بأن الخليفة أغدق عليه في خاتمة المطاف

(١٦) انظر مجلة أرابيكا Arabica، السنة ٢١، العدد الثالث، تشرين الأول/أكتوبر ١٩٧٤؛ وهو عدد خاص بحنين بن اسحق. انظر أيضاً في العدد نفسه مقالة د. حداد: «ابن اسحق كمنافع عن الدين المسيحي»، ص ٢٩٢-٣٠٢، ومقالة بولس نويا: «راهنية مقوله الدين عند حنين بن اسحق»، ص ٣١٣-٣١٧ (المقالتان بالفرنسية).

(١٧) المرجع السابق، ص ١٩٧.

(١٨) المرجع السابق، ص ١٩٢.

أكثر بكثير مما كان يملكه، فيقول: «الحمد لله الذي أظهرني على أعدائي الظالمين لي وجعلني أفضلهم رتبة وأكرمهم حالاً، حمداً جديداً دائماً»<sup>(١٩)</sup>.

يُظهر كل هذا شخصية مركبة أكثر مما تبدو عليه لأول وهلة: فحنين ليس فقط مثقفاً صارماً ومفكراً عقلانياً بحثاً، بل هو أيضاً إنسان حساس جداً.

## ٢) بيان من أجل تفكير أساسي

من بين الأعمال الغزيرة التي كتبها حنين بن إسحق يبرز نصّ مقتضب ألهه عام ٢٤٧ - ٨٦٢، وهو بعنوان «كيفية إدراك حقيقة الديانة». ويفترض هذا النص وجود خلفية فلسفية علمية لدى كاتبنا، إلى جانب قناعته الدينية؛ ويسمى النص بكليهما ليجاوزهما إلى تفكير عام حول الانضواء تحت لواء إيمان معين.

يندرج النص في سياق نقاش مهذب بين عدد من الأفراد، ولكن على خلفية من نقد ذي منزع اجتماعي. وبالفعل، عرف العصر العباسي الأول حرية كبيرة في التعبير، فكان بعض الخلفاء والأمراء ينظمون بأنفسهم مناظرات حية - بقدر أو بأخر - بين مفكرين يمثلون مختلف المعتقدات المعترف بها رسمياً في الدولة، سواء أكانت فرقةً تنحدر من الدين الرسمي أم دياناً ذمية. وكان سبق للإسلام أن عرف الحقبة المعتزلية التي مثلت تياراً يبرر عقلاً الوحي القرآني وله امتدادات سياسية. وفي البداية فرضت المعتزلية نفسها عقيدة للدولة، ولكنها قُمعت في عهد المتوكل، وتعرّض جانباها الديني والسياسي لأفطع الملاحقات. وليس من المستحيل أن تشکل التهمة التي وقع حنين ضحيتها جزءاً من هذا المشهد.

بعد أن نشر النص بعدة مرات، بطبعات مختصرة أو مطولة وصفت فيها الظروف التي أحاطت بتأليفه، طُبع أخيراً الملف بكماله<sup>(٢٠)</sup>؛ وإليه أحيل فيما يخص الجوانب التاريخية، لاكتفي هنا بتحليل النهج الذي التزم به حنين. وبعد جلسة أدبية جمعته مع رجل مسلم وصديق مخلص له يدعى ابن المنجم كتب إليه هذا الأخير يقول:

(١٩) المرجع السابق، ص ١٩٧.

(٢٠) «مراسلة إسلامية - مسيحية بين ابن المنجم وحنين بن إسحق وقسطا بن لوقا» (بالفرنسية والعربية). نشرها خليل سمير وترجمها ب. نويا، وصدرت في *Patrologia Orientalis*، المجلد ٤، الكراس ٤، الرقم ١٨٥. تورنهوت، ١٩٨١.

«سمعتك تذمّ وتلوم من يتبيّن له الحق فلا يتبعه، ومن يقام له البرهان الواضح فلا ينقاد له»، وأرفق قوله بنص مكتوب يبرهن فيه، بهدف انتزاع اقتناعه، على صحة معتقده الإسلامي. وقد تضمن هذا العرض بالفعل حجتين رئيسيتين: أولاهما واقع تخلف العرب عندما بدأت الرسالة النبوية بالتعارض مع درجة الحضارة التي أوصلهم إليها الإسلام، وثانيهما إعجاز القرآن.

وبما أنّ الأمر ما كان يتعدى إسداء «النصححة» على ما يوجبه الدين الإسلامي، فقد تميزت هذه الوثيقة الأولى من وثائق الأدب السجالي، التي ستترى لاحقاً، باللطف وطيب الإرادة. ومع ذلك تمنع حنين عن الإجابة متذرعاً بصعوبة النص الذي تلقاه. فألح ابن المنجم مستنكراً عدم الصدق من جانب عالم اعتاد الخوض في كتب عويصة وتراجع أمام نص طفيف! الواقع أن من سيتولى الرد بالتفصيل على النص الإسلامي هو مثقف نصراني آخر: قسطا بن لوقا، وكان من الملكيين ومن كبار المترجمين. ويرى بولس نويا أن إحجام حنين قد يكون راجعاً إلى جو الاسترابة وإلى الذكرى السيئة لنكبته. والأرجح أنّ ردّ قسطا نفسه قد جاء متأخراً، وذلك أثناء خلافة المقדר، وبعد أن هدأت التوترات، وفي الطور الأخير من حياته في أرمينيا، عند تخوم العالم الإسلامي، حيث توفي في سنة ٩١٢/٣٠٩ تقوياً.

ولكن لئن رفض حنين الإجابة عن السؤال المطروح، فإنه لم يرفض أن يشرح أسباب ذلك الرفض. وإذا اكتفى بعض التلميحات فيما يخص رسالة صديقه المسلم، فقد استفاض في تأملاته الخاصة، وقدّم لنا نصاً لا مثيل له في الأدب العربي.

لقد قرر أن يضع نفسه من البدء على صعيد الحق أو الخطأ بعامة، فقال: «وممارأيته تصفه عن نفسك (أكرمك الله) قصدك إلى نصحيتي، وإنقاعي بما قنعت به لنفسك. وعلى ما تبيّن لي، إنه لم يكن ذلك منك إلا حرصاً على أن تسمع في نقضيه ما يقول مخالفك، لتقايس بين الأمرين، وتستدل على صحة كل واحد منهم من باطله»<sup>(٢١)</sup>. إنّ الرأي القائل بأنّ هذه الصيغة قد أملأها الحذر فحسب لا يعول عليه في ما يبدو، لأنّ حنين يذكر بعدها مباشرة - بسرعة ولكن بوضوح - البرهانين اللذين ساقهما ابن المنجم، مشيراً إلى أنهما قد ينقلبان على الإسلام نفسه. وننهج

(٢١) المرجع السابق، ص ٦٨٦-٦٨٧.

كهذا قد يكون وراءه إما رهان على النفسية الفعلية للصديق المخاطب - ولكن في هذه الحال، لماذا لم يعط حنين إجابته فوراً؟ - وإما رغبة في تخفيف التوتر في النقاش، وهذا أرجح، بغية تعميقه وتعيمه.

وبنداجة مصطنعة، يتعدى حنين أن يظهر وكأنه محض رجل منطق. فبعد جملة من الانتقادات المتعلقة بتفاصيل معينة (سنعود إليها لاحقاً، عندما سنضعها في سياق أوسع)، شكك حتى في مقاصد مخاطبه قائلاً: «وعجبت أيضاً من القول الذي زعمت أنه برهانٌ علىَّ. وأنت تعلم أنَّ البرهان لا يقام على أحد إلا من إقراره. وأنا، فلم أقر لك ذلك قطَّ أنَّ الكتاب الذي جاء به صاحبك<sup>(\*)</sup> حقٌّ. ولا شيء مما وصفته فيه على ما حُكِي. فكيف يجوز لك أن تتحجج علىَّ بما لم أقر به عندك؟»<sup>(22)</sup>.

وبعد ذلك بقليل يكرر يكثراً: «ولكنَّ هذا، ومثله مما رأيته في كتابك، يدلني على أنك لم تقرأ كتاب البرهان. وإن كنت قد قرأتَه، فلم تستقص فهمَه لنفسك...». والمعروف أنَّ العرب أطلقوا عنوان «كتاب البرهان» للدلالة على كتاب «أنا لوطيقا الثانية» لأرسسطو، وهو الكتاب الذي يبدأ بهذه الكلمات: «كلَّ تعلم وكلَّ تعلم فكري فإنما يكون بمعرفة متقدمة للمتعلم... إنَّ كلَّ تصديق بقول فإنه يكون: إما من قبل القياس وإما من قبل الاستقراء على ما تبيَّن مثل ذلك... والذى يصحح المقدمة الكلية بالاستقراء قد يجب أيضاً أن تكون عنده معرفة الجزئيات متقدمة على معرفة الكلية... والعلم الذى يجب أن يتقدم على كل ما شأنه أن يدرك بفكر وقياس على ضربين: إما علم بأنَّ الشيء موجود أو غير موجود، وهو الشيء الذى يسمى التصديق، وإما علم بماذا يدل عليه اسم الشيء، وهو الذى يسمى تصوراً»<sup>(24)</sup>. لقد ادعى ابن المنجَّم أنه يجاج، ولكن لو حاجَ فعلاً لبدأ بعرض شكلي

(\*) يقصد النبي. «م».

(22) المرجع السابق، ص ٦٨٩-٦٨٨.

(23) الصفحة نفسها.

(24) أرسسطو: أنا لوطيقا الثانية أو كتاب البرهان. (أخذ من «نص تلخيص منطق أرسسطو» لابن رشد، المجلد الخامس، دراسة وتحقيق د. جبار جهامي، دار الفكر اللبناني، ١٩٩٢، ص ٣٦٩-٣٧٠).

لمقدماته انطلاقاً من بعض المسلمات. وعندئذٍ كان سيستخلص البرهان منها ما يكون متضمناً فيها، ولكنه بدون أن يؤثر فيها لأنها منوطه بالإقرار. وهنا لا يلبث حنين أن يذكر بأنه من جهة لم يقر ب المسلمين مخاطبِه، ومن جهة أخرى بأنه سيقف كل جهده على كيفيات الإقرار، وعلى هذه الكيفيات وحدها.

هكذا يستهلّ كلامه بقوله: «لا أقر لك» بأنّ كتاب النبي العربي («صاحبك») في رده على ابن المنجم هو حقٌّ. و موقف حنين في هذا الشأن كان شائعاً، ونجد نظيره في مجالس الكلام التي شاعت بين الملل في بغداد أثناء القرن الرابع/العاشر. وقد روى فقيه أندلسي يُدعى أبو عمرو أحمد بن محمد السعدي أنه صُدم عندما شعر - بعد أن استمع إلى ممثلي أديان «الكافار» - بأنّ هؤلاء حظوا بموافقة مخاطبيهم عندما بادروهم بالقول: «فلا يحتاج علينا المسلمين بكتابهم - ولا بقول نبيّهم، فإنّا لا نصدق بذلك ولا نقرّ به، وإنما نتنتظر بحجج العقل، وما يحتمله النظر والقياس»<sup>(٢٥)</sup>. وقد أضاف حنين إلى هذا نقطة أخرى أشدّ وعورة، إذ قال: «ولا علمتُ قط أنّ صاحبك تحدى أقوامه، بأن قال لهم: فأتوا بسورة مثل أقلّ سورة في كتابي حتى أكذّب نفسي، فعجزوا عن ذلك»<sup>(٢٦)</sup>. وقد ارتأى بولس نوياً أنّ حنين اكتفى هنا بالتلاعب بالألفاظ لأنّ الجملة التي ساقها لا تتطابق تماماً مع التعبير القرآني. ضعيف هو هذا الاحتمال، وعلى كلّ حال لا يحيلنا حنين إلى النص القرآني بل إلى التعبير الذي استخدمه مُناظِره، وهو تعبير لا يستطيع أن يقول إنه لا يعلمه. ولكنّ عبارته تُفهم إذا أخذنا بعين الاعتبار أمرين: ١) إن الفعل ونفيه (ما علمت) لا يشملان فقط جزء البيان الذي يشير إلى تحدي النبي، بل مقول القول بجملته، وبالتالي عجز العرب المفترض عن الرد على التحدي. ٢) إنّ حنين يتكلّم عن «العلم»، أي عن مقوله أقوى بكثير من «سمعته يقول». وفي هذا تلميح إذن إلى عدم إيمانه بإعجاز القرآن، وهذا مفهوم تمام الفهم لأنّ عقيدة الإعجاز هي مركبة عربية بامتياز، في حين أنّ حنين كان يتقن ثقافات عديدة ومتعددة. وهكذا يقلب حجة ابن المنجم: فهذا يعتبر كتابه المقدس كتاباً معجزاً ومقنعاً بذاته، ولكنه ليس

(٢٥) الحميدي: جذوة المقتبس، القاهرة، ١٩٦٦، ص ١٠٩ .

(٢٦) انظر نص «مراسلة إسلامية...» ص ٦٨٨-٦٨٩ .

كذلك بالنسبة لحنين الذي ما كان له أن يرى فيه على كل حال إلا مقدمة للقياس، بدون أن تكون هذه المقدمة موصلة إلى البرهان.

بهذا يضع حنين نفسه، بتوفيق كبير، خارج سوء التفاهم الهائل الذي سينشب بين المتكلمين وبين الفلسفه (أنصار الفلسفه اليونانية). فالأخيرون لم يرفضوا الوحي بل ادعوا أنهم ينطلقون من بنية العقل ومبادئه لكي يصوغوا علمهم، بشرط أن يثبتوا فيما بعد انسجام الدين مع مذهبهم. وهكذا ترجموا كلمة «أبوزيكسيس» اليونانية بـ «البرهان» أي «الاستدلال المقنع». أما المتكلم فينطلق من مبدأ معاير يقول إن الواجب الأول للإنسان هو أن «يقصد» إلى «النظر الصحيح»، كي يتتأكد من حدوث العالم، وبالتالي من وجود المحدث<sup>(٢٦)</sup>. فهو لا يبحث إذن إلا عن أدلة (Semeion) «باليونانية» ولا يفكر إلا «جدلياً»<sup>(٢٧)</sup>. وملاحظة حنين التهكمية نوعاً ما، والتي بها يلوم صديقه على أنه لم يقرأ «كتاب البرهان»، هي أكثر من رد بـ «من فمك أدينك» (ad hominem)؛ بل هي تذكير – يتجاهله الجميع لسوء الحظ – بشروط التفكير نفسها.

مظهر «رجل المنطق» الذي يُظهر حنين به نفسه ليس مع ذلك إلا حيلة، لأنه لا يكتفي بالتذكير بقوانين العقل. فهو لا يتكلّم عن الاستدلال العقلي بعامة، بل عن البرهان في الدين. وهكذا يستكمل بسكال لديه أسطو.

وبالفعل، إن المسلمة التي ينطلق منها الاستدلال في المجال الديني هي الإقرار بمعتقد تم تناقله «بالخبر». فبالخبر «يُعرف حُقُّه من باطله من الأسباب التي دعت، من أول الأمر، إلى قبوله»<sup>(٢٨)</sup> ويجب أن نعترف بأن حنين يكتفي هنا بالتوكيد بأن «أسباب القبول بالحق هي مبادئ لأسباب القبول بالباطل»<sup>(٢٩)</sup>. وهو يضع رهانه على المفعول الأخلاقي الذي سيثيره تعداده لهذه الأسباب. وهكذا يجري الأمر كما لو أنه

(٢٦) انظر الجويني: كتاب الإرشاد، القاهرة، ١٩٥٠، ص ٣.

(٢٧) انظر مقالة ج. فان إس «...Skepticion» الآنفة الذكر، ص ١١؛ وانظر أيضاً كتاب ا. م. غواشون المفردات المقارنة عند أرساطو وابن سينا (بالفرنسية)، باريس، ١٩٣٩، ص ٣ - ١١، وتنذر فيه أن ابن سينا خلط بين «البرهان» و«الدليل».

(٢٨) انظر «مراسلة إسلامية....»، ص ٦٩٠ - ٦٩١.

(٢٩) المرجع السابق، الصفحة نفسها.

يفيل بال المسلمات التالية: ما يصدمنا أخلاقياً لا يمكن إلا أن يكون نتيجة للخطأ؛ أو على الأقل، لا يمكن للصحة أن تتماشى مع القبح الأخلاقي. وبوسعنا أن نفترض أنه، كأخصائي في الثقافة الهيلينية، يعتبر أن براهين أفلاطون في هذا الشأن، وخاصة في محاورة «غورجياس»، قد قُبّلت منذ فترة طويلة.

وعلى كل حال يرى حنين أن هناك ستة أسباب لقبول الباطل، أولاً في الإكراه، وثانياً عندما يكون الإنسان في ضيق وشدة ويأمل الخروج منهما عن طريق الباطل، وثالثاً عندما يتودّى العزّ والشرف والقوة، ورابعاً عندما تؤثّر فيه الحيلة، وخامساً عندما يكون بين قوم كثيري الجهل، وسادساً عندما يكون بين المدّعو وبين غيره نسب طبيعي ولا يريدان قطعه. ومع أنّ هذا هو الجانب الأضعف والأقل تعبيراً عن تفكير شخصي في نصنا، يجدر بنا أن نتوقف عنده لكي نضع حنين في مكانه التي يستحقها.

لنلاحظ أولاً أنّ حنين، في إجادته المقتضبة عن النص المفصل لابن المنجم، قد لمّع إلى النقطتين الرابعة والخامسة: فلئن امتدح ابن المنجم المسلم النبي محمداً لأنّه أحرز نجاحاً لدى العرب الذين كانوا مختلفين، مما يثبت أنه لم يلجلأ إلى الحيلة، فإنّ حنين يجيئه: «العمري، ما تهيا الحيلة على قوم إلا أن يكون حاولهم الحال الذي وضعّت به قوم صاحبك»<sup>(٣٠)</sup>. صحيح أنّ تهمة الحيلة غير واردة في النص، ولكنّ الحجّة تبقى ممكّنة. يُضاف إلى ذلك أنّ الأسباب الثلاثة لقبول الأعمى بالدين، وهي الأسباب التي وردت في «باب بروزويه»، تتفق على التوالي مع النقطة السادسة، ومع النقاط الأولى والثالثة والرابعة معاً، وقد كنا وجذناها بنصها تقريباً عند عمّار البصري. وبال مقابل، إنّ النقطة الثانية هي أقلّ حدة بكثير من تهمة الفساد، التي لا يستبعدها حنين لأنّه يذكرها بعد ذلك مباشرة، مما يثبت أنّ رؤيته للأشياء قد تكون أكثر تدقّيقاً. ورغم هذه الدلالات على مرونة من جانب حنين تفوق مرونة أسلافه، إلاّ أنه في هذه المرحلة لم يخرج كثيراً عن موقفهم. ذلك أنّ تتمة استدلاله هي التي تمثل العنصر الجديد حقاً.

هذه الأسباب الستة التي تدفع إلى قبول الباطل - وهي أسباب أخلاقية فقط -

(٣٠) المرجع نفسه، ص ٦٨٦-٦٨٧.

يعارضها حنين بأربعة أسباب لقبول الحق، وإن بدت غير متجانسة. أولها «أن يكون القابل لها يرى آيات تعجز عنها طاقة البشر»<sup>(٣١)</sup>. أما ثانيةها ورابعها فهما سببان أخلاقيان: «أن يكون ظاهر ما يدعوه إليه الداعي دليلاً»، وبذلك يشير حنين على الأرجح إلى المسالك الدينية؛ و«أن يكون آخر الأمر موافقاً لأوله»، أي موافقاً للمعرفة التاريخية لما يتعلمها من التاريخ ليعزز ثقته باختياراته اللاحقة. وبينهما يقحم الكاتب - وبغرابة - «البرهان المضطرب إلى قبوله»<sup>(٣٢)</sup>. إن هذا البرهان لا يمكن أن يحتل مصادفة مثل هذه المكانة عند إنسان حصيف وذي فكر صارم. وعليه، يسعنا الافتراض أن حنين بتقريريه بين السببين الأولين يجعل للمعجزة امتداداً «أخلاقياً» بنوع ما، لأن معاينة المعجزة، كمعاينة السلوك الحسن من جانب حامل الرسالة، تؤدي إلى نتيجة القبول نفسها، في حين أنه يجعل للتعليم التاريخي لعقيدة من العقائد امتداداً «منطقياً» بحيث يقظ تماسك نتائجه مقام برهان حقيقي.

ويترنح السجال إلى أن يحتمد عندما يطرح حنين المبدأ التالي: «والواجب على كل من أراد أن يفهم من أي الأسباب قبل دينه، وإن كان من الأسباب التي منها يُقبل الحق، أو من الأسباب التي منها يُقبل الباطل»<sup>(٣٣)</sup>. ولكن لا يلبث حنين أن يخفف لهجته عندما يعلن أنه لن يتكلم عن الأديان التي سبقت النصرانية ولا التي تلتها - وبذلك استبعد الإسلام - بل فقط على النصرانية. ١) فالنصرانية لم تفرض نفسها بالقوة، بل بالعكس قاتلها الجميع؛ ٢) ولم تنقل أتباعها إلى وضع أفضل، بل دعتهم «إلى الأمر الضيق الصعب الكريه الذي تأبه البشرية وتكرهه»<sup>(٣٤)؛ ٣) ولم تجعلهم يتسمون بالمجد، بل دعتهم «إلى الاتضاع ومتاركة الدنيا»؛ ٤) ولم تفرض نفسها بالتحليل، لأن رسل المسيح كانوا صيادي سمك لا أكثر؛ ٥) إن المهددين إليها كانوا «بلغاء في المنطق، وهم فلاسفة العالم، وأصحاب البحث»؛ ٦) «لم يكن قبولهم لها يصلهم بأصدقائهم وأحبابهم»، بل فصلتهم عنهم. ويضيف حنين سبيباً سابعاً: «إن ما</sup>

(٣١) المرجع نفسه، ص ٦٩٢-٦٩٣.

(٣٢) المرجع نفسه.

(٣٣) المرجع نفسه، ص ٦٩٤.

(٣٤) المرجع نفسه، ص ٦٩٦.

أذاعه الحواريون من أمر هذا الدين لم يكن شيءً أصعبَ منه»<sup>(٣٥)</sup>.

هنا أيضاً تطالعنا نقاط اتفاق ونقاط اختلاف مع عمار البصري<sup>(٣٦)</sup>. فالكتابان كلاهما يستعيدان بالترتيب قائمة «أسباب انتشار الباطل» التي كان قدّمها كل منهما على حدة، ويُبَيِّنُانَ أنَّ دينَ كلِّ منهما لا يتفق مع أي سببٍ من هذه الأسباب. لكن حنين لم يكتف بالتدقيق في هذه القائمة وتحسينها، بل أقام تدرجاً فيها، ببعديه أسباب قبول الحق. وقد ألحَّ عمار على الصدمة التي تعثور إنساناً ذا نفسية عادية إزاء المسيحية: فهي تنطوي على أسرار عصية على الفهم، وتتوجه نحو عالم آخر، وتقاوم الأهواء العادية، وتُبَيِّنُ التجربَ وحطام هذه الدنيا... وهذه المعارضَة للحسن المشتركة تقود بطبيعة الحال إلى الامتناع عن استخدام الوسائل الفائقة الطبيعية التي تنجو منحى السحر. والحال أنَّ حنين يكره أن تكون هناك معارضَة بين المعجزة والعقل. فالوسائل العجائبية لا قيمة لها بحد ذاتها، ولكن يجب ربطها بتاريخ المسيحية الذي يغدو بمثابة برهان بحد ذاته عندما تتوضَّح الاستمرارية بين بساطة الرسل (الحواريين) وبين التطويرات الثقافية الكبرى التي قام بها المسيحيون لاحقاً.

وتختلف الأشياء إزاء ابن المقفع. فحنين يتابعه في منحاه التقدي، ويستذكر مثله الوسائل الخبيثة التي تستعمل لنشر دين من الأديان (الحالية والعنف...). ويتابعه أيضاً في نفيه لـ «إعجاز القرآن». ولكنه يعارض ابن المقفع بإعطائه دوراً متميزةً للمعيار الزهدِي. ييدُ أن توفيقه بين الزهد والعقل لا يتم على طريقة «كتاب بلوهار» الاسماعييلي. فالعقل يبقى عنده مستقلًا بذاته ولا يعتبر حصيفاً عندما يتعرف فقط آيات الله. فحقق العلوم لا حدود له، وحنين يستكشفه بوله. ونهاية النص كما سرى تسلط الأضواء على منزلة العقل عندَه.

بالنظر إلى أنَّ أسباب قبول الباطل مستبعدة عنده بالنسبة إلى المسيحية فإنه يختتم بالقول: «ولا يتسع لأحد أن يقول إنه كان قبوله سوى الآيات والمعجزات التي تتحققها القابلون بالدين»<sup>(٣٧)</sup>. فهل تتطابق كلمات «الآيات» و«المعجزات» و«التحقق»

(٣٥) المرجع نفسه، ص ٦٩٨-٦٩٩.

(٣٦) انظر كتاب البرهان وكتاب المسائل والأجوبة، ص ١٣٨-١٤٢.

(٣٧) «جواب حنين بن اسحق»، مرجع مذكور، ص ٦٩٩ - ٦٩٨.

مع الأسباب الأربع لقبول الحق؟ هناك مسيحيون آخرون ألحوا على الطابع اللامعقول لمعتقدهم. وطبقاً لما ذكره الكاتب المسلم المسعودي فإنّ برهان الخلف (Credo qui absurdum) كما قال به ترتوليانوس<sup>(٣٨)</sup> موجود بحرفه أثناء عصر حنين، في استدلال كاتب قبطي كان أثبت تناقضات جميع المعتقدات، ليخلص إلى أنّ صحة المسيحية تكمن في جانبها اللامفهوم للغاية<sup>(٣٩)</sup>. هذه الشهادة غير مؤكدة، ولكننا رأينا منذ قليل التزاعات اللاعقلانية عند عمار البصري، وهي التزاعات التي نجدها أيضاً عند «أبي رائطة»، وكلاهما عاش قبل حنين ببضعة عقود. فبالإضافة إلى الأسباب الأخلاقية التي تدفع، عند عمار، إلى اعتناق الباطل (كالعنف مثلاً...) والتي ذكرها حنين بدوره، وبالإضافة إلى تكلّمه عن السحر الذي يتغاهله حنين، يجدر بنا أن نتوقف عند السبب الرابع وهو «الاستحسان». ماذا يعني بذلك؟ إذا كان نقداً لاعتباطية الآراء، فقد كان باستطاعة حنين أن يقبل به، ولا نفهم لماذا لم يتبنّ بدوره ذلك النقد. الواقع أنّ عمار ينوه في موضع آخر، وبلا حرج، بما في المسيحية من جوانب عقديّة، مما يبدو له أنّ الحس المشترك لا يقبل بها: الله الواحد الأحد والثالوث، حَبَلْ عذراء، موت ابن الله ودفنه. وهكذا، لا نجد محركاً آخر لاعتناق الدين سوى المعجزة التي يخضع العقل أمامها<sup>(٤٠)</sup>.

والحال أنّ حنين لا يسلك هذا الطريق اللاعقلاني، ولو فعل لصعب فهم ذلك من جانب عالم بمقامه. فالمعجزة بالنسبة له ليست إلا سبباً من أصل أربعة أسباب تدفع إلى قبول الحق. وهو يميل إلى النظر إلى المعجزة في تاريخيتها، وليس باعتبارها ظاهرة قائمة بذاتها. إذن ينبغيأخذ الأشياء بكلّيتها، ولذا نراه في الكلمات الأخيرة في رسالته يعود بوضوح إلى المسألة الأولى التي طرحها، أي مسألة مقدمات الإيمان، فيقول: «إن أنت أحسنت النظر في ذلك، لن تلبث أن تعلم أنه ليس يقع، بين هذا الدين وبين غيره، قياس، ولا حجّة بينة، يقبلها تاركو الزيف والميل»<sup>(٤١)</sup>.

(\*) معلوم أنّ هذا المناخ المسيحي الذي كتب باللاتينية (نحو ١٥٥-٢٢٢م) كان قال قوله مشهوراً: «إنني أؤمن لأنّه خلف». (م)

(٣٨) انظر مقالة فان إس عن الشكية، المرجع المذكور، ص ٨.

(٣٩) كتاب البرهان... ص ٣٩ - ٤١.

(٤٠) مراسلة إسلامية مسيحية...، ص ٦٩٨.

وفي هذا استعادة لما قاله حنين في بداية ردّه، وهو أنه سلك «طريق الحجّة التي يستعملها ذو القلب والعقل من غير تحايل ولا ميل»<sup>(٤١)</sup>. إذا أخذت هاتان العبارتان على انفراد، فإنهما قد تستحضران إلى الذهن الصيغ الأسلوبية التي كان يلجأ إليها جميع المتناظرين في تلك الفترة، وهذا دون أن تخلّى غالبيتهم العظمى عن الطابع الجدلّي البحث لاستدلالهم. ولكن السياق الإجمالي للرسالة يدفع إلى التمييز بين حنين وبين سائر المتكلمين بقوّة. فأهل الجدل لا يخرجون أبداً من لعنة البراهين. وفي أحسن الأحوال، يفهم بعضهم (كالوراق)<sup>(٤٢)</sup> تلك الصيغ الأسلوبية بمعنى تقني خالص، بوصفها جزءاً لا يتجزأ من حرفة الجدل القائمة على التمسك بالمنطق وحده ويتسلّل المقولات. على العكس من ذلك، يستمد حنين عبرةً من هذه الحرفيّة: فعنده أنّ الجانب الأخلاقي يحضر حالما تُفهم المقدّمات. فالمعجزة والجانب العيني في المسيحيّة هما بمثابة تحضير نفسي يقي من الأهواء. وكما سيقول بسكال، يجب «أن نستعد» للحق.

عندما يستطيع الاستدلال أن يتدخل، ولكنه يبقى مرهوناً، كما يقضي المنطق الصحيح، بصحّة المقدّمات. وهنا أخيراً يكون التعليم التاريخي، الذي يظهر «تجانس المصطلح بأصله»، بمثابة تحقيق تجاريّي لذلك.

### ٣) الحكمـة البشرـية والافتـاح على التـسامـي

عندما أعلن حنين مشروعه ذكر عَرَضاً ما يلي: «أيّن لك حال نبي، والحال في غيره»<sup>(٤٣)</sup>. ومع ذلك، اللافت في هذا النص هو أنّ مسألة النبوة لا تثار بحد ذاتها. نستطيع بالطبع أن ندرجها في فئة «الآيات»، ولكنّ حنين لا يتوقف عندها صريحاً.

في «كتاب المسائل والأجوبة»، كان عمّار البصري قد شعر - بعد أن هبّ في القسم الأول من كتابه لدحض الاعتراضات العقلانية المعارضة المستوحة من الثنوية - بضرورة النظر أيضاً في أسباب الإيمان من خلال الكلام عن «العهد» الإلهي<sup>(٤٤)</sup>.

(٤١) جواب حنين... ص ٦٩٠.

(٤٢) انظر الفصل الثالث، الحاشية رقم ٢.

(٤٣) المرجع السابق، ص ٦٩٠.

(٤٤) كتاب المسائل والأجوبة، ص ١٢٩.

والأمر بالمثل ، بل أكثر ، في الإسلام . فيما أن نصف الشهادة فيه تتعلق بنبوة محمد ، فقد كان لا بد أن يدور الدفاع الديني حول ضرورة الوحي لتدراك تقصير العقل البشري ، ولتبرير التعاليم التي نزلت على النبي الصادق<sup>(٤٥)</sup> . ومن هذا المنطلق لن يجري فقط تفنيد النقد العقلاني ، كمثل الذي قام به ابن المقفع ، بذكر حدود العقل ، بل ستبذل أيضاً المساعي ، إن اقتضى الأمر ، لإثبات أن التدخل الإلهي ضروري حتى لتكوين المعرفة البشرية . وباستثناء هذه النقطة الأخيرة ، سيقبل الفلاسفة بهذا الطرح معتمدين على التمييز الأرسطي بين القادرين على الاستدلال المنطقي وبين باقي الناس . ولئن قبل حنين بهذا التمييز - وهذا مرجح - فقد خفف من حدته - على الأقل في المجال الديني - بمطابنته جميع الناس بأن يستعدوا نفسياً للحق .

هل تلعب النبوة دوراً رئيسياً في هذا الاستعداد ، أم أن هذا الاستعداد لا يتأتى من التفكير العقلي؟ لا أعرف نصاً عالج فيه حنين بشكل صريح هذه المسألة ، ولكننا نستطيع استخلاص بعض المؤشرات - ولو بدليل العكس - من كتاب آخر له هو مختارات من نوادر الحكماء .

في الحضارة العربية الإسلامية يعتبر حنين الرائد الحقيقي لهذا النوع الأدبي . فكتابه «نوادر الفلسفه والحكماء» ، المؤسس على مختارات بيزنطية مشابهة والمتنضمّن مواد قديمة جداً<sup>(٤٦)</sup> ، يحتوي مع ذلك على أفكار خاصة بحنين زرعها بين الاستشهادات والحكایات . ومن سوء الحظ أن هذا الكتاب الذي وصلنا تحت عنوان «آداب الفلسفه»<sup>(٤٧)</sup> لم يبلغ إلينا إلاّ عن طريق خلاصة قام بها رجل غير معروف واسمه محمد الأنباري ، ولا يسعنا أن نعرف إلى أية درجة كان أميناً للأصل<sup>(٤٨)</sup> .

(٤٥) انظر مقالة م. أسين بلايثوس : «مقوله ضرورة الوحي في الإسلام وفي الحركة السكولائية» (بالإسبانية) ، مجلة الأندلس ، ١٩٣٢ ، ص ٣٤٥-٣٩٠ . لقد لاحظنا هذه الحجة أيضاً عند ابن المقفع نفسه في رسالة إلى الخليفة .

(٤٦) انظر مقالة ج. ستروهaimer عن حنين بن اسحق العبادي في الموسوعة الإسلامية ، الجزء الثالث ، ص ٦٠٠ وما يليها .

(٤٧) تحقيق عبد الرحمن بدوي ، الكويت ، ١٩٨٥ .

(٤٨) هناك مثل صارخ على التحوير في مثل هذه الحالات أورده ج. كرايمير Arabische Homerverse ، مرجع سابق ، ص ٢٩٥ .

يحيينا هذا النص، كما وصل إلينا، إلى الإغريق أساساً: من فلاسفة يُشهد لهم بالبنان في كل مكان، ومن حكماء في مجالات مختلفة؛ فهناك العلماء الذين يمكن تقربيهم من الفلسفه كأبقراط وجالينوس أو حتى إقليدس؛ وهناك أيضاً هوميروس الذي يعتبره اليونانيون المرجع الأول في تربيتهم والذي لا يعطي كتاب «آداب الفلسفه» إلا شذرات غامضة عنه، علمًا بأنّ حنين كما رأينا كان العربي الوحيد الذي استمدّ بعض ثقافته منه؛ وهناك رجال التاريخ «المؤسطرون» كصولون والاسكندر؛ وهناك شخصيات أسطورية، وأسطوريتها واضحة بذاتها كهرمس، أو بسبب تضخم الخرافه المتعلقة بها كما في حالة أبولونيوس الطياني Apollonios de Tyane (الملقب ببابيلون). نرى إذن أنّ الفيلسوف العربي يتعامل مع التراث اليوناني كتلة واحدة، ولا يخضعه لعملية انتقاء، كما فعل ابن رشد لاحقاً عندما فرز فيه بين ما هو مقبول عقلياً وبين الباقي.

هذا الجانب اللاعقلاني يجد ما يعززه في كون الكتاب لا يستشهد، خلا اليونانيين، إلا بالحكيم الجاهلي لقمان، ويطرق بالتالي لـ«آداب فلاسفة الجن وما أنطقووا به بين يدي سليمان بن داود». عند هذه النقاط يجدر بنا أن نتوقف. فمثول لقمان إلى جانب اليونانيين يجد ما يبرره نوعاً ما في إعادة نحت شخصية هذا الرجل الملغز. فالظهور التوحيدى الذي يصفيه عليه القرآن لا يتكرر في كتاب «آداب الفلسفه»، ولعل هذا الكتاب هو ما أسهمن في تحويل لقمان إلى «حكيم يقول الأمثال بامتياز إلى حد يمكن إلباشه شخصية ايسوب Esope»<sup>(٤٩)</sup>.

أما ما ذكره حنين عن الجن<sup>(٥٠)</sup> فيطرح مشاكل عديدة. منها أولاً مشكلة ما أضافه إلى المدونة البيزنطية الأجنبية. وقد أضاف أحد النسخ، أو ربما أحد القراء، بخط يده على مخطوط الأسكنوريال أنّ هذا هو «كتاب يعود إلى اليهود»، مما يدل على شعوره بالغرابة. صحيح أننا نعلم الآن أنّ اليهودية المتأخرة لم تكن مقطوعة الصلة تماماً بالهيلينية. ولكن قدامي العرب - وحنين منهم على الأرجح - لم يعلموا ذلك، ولم تكن مادة المصادر اليونانية التي يبحثون عنها هي التي ستتبّعهم إلى ذلك.

(٤٩) انظر مقالة ب. هيلر و ن. أ. سترلمان عن «لقمان» في الموسوعة الإسلامية.

(٥٠) كتاب آداب الفلسفه، ص ١٥٧-١٦٣.

من الأهمية بمكان إذن أن يكون حنين قد قرّر إضافة «الحكيم السامي» (SÉMITE) إلى تلك الحكمة الكونية المتشابهة المتناول للجميع. كيف يسعنا أن نفسّر ذلك؟ اقترح ج. جوليفيه قراءتين ممكنتين، دون أن يفضل بينهما: فعندما يذكر حنين لقمان الحكيم أو «الجِنَّ الذين ينطقون بالحكمة»، أفلم يشأ بذلك أن يغوص مجدداً في جوّ غريب عن الإسلام وعن المعطيات القرآنية حول هذا الموضوع؟ أو ربما أراد كذلك «أن يشدد على تضامن الفلسفة التي عبر عنها باقي الكتاب مع ماضٍ إثني ولغوياً ودينياً معيناً»<sup>(٥١)</sup>. إن القاسم المشترك بينهما هو القفز فوق واقعة الوحي القرآني، كي يتمكن الكاتب من العودة إلى عدد من العناصر الثقافية التي سبقت الإسلام. وبالفعل، وكما يلاحظ ج. جوليفيه، فحتى وإن يكن مصنف «آداب الفلسفه» انطلاقاً من «نواود الفلسفه والحكماء» إنساناً مسلماً، يبقى جوّ النص جوًّا «علمانياً» واضحاً، في حين أنّ جميع المؤلفين المسلمين يحاولون أن يقدموا ضمانات للإيمان الديني. ولا يمكن أن تصدر هذه النبرة العلمانية إذن إلاّ عن النص الأصلي الذي كتبه حنين، والذي نستطيع أن نعارضه بالعمل الفلسفي لمعاصره الفيلسوف الكندي الذي توخي التوفيق بوضوح بين الحكمة والدين<sup>(٥٢)</sup>. ويبدو أنّ المشكلة، بالنسبة للكاتب المسيحي، غير مطروحة بتاتاً. بل أكثر من ذلك، فعلى حين أنّ سائر المصنفات اللاحقة، التي عالجت الموضوع ذاته<sup>(٥٣)</sup>، «اشتركت في ترسیخ الحكمة الفلسفية ضمن الحكمه النبوية»<sup>(٥٤)</sup>، لا نجد حنين يقول شيئاً صريحاً حول هذا الموضوع.

ولكنْ هناك على الأرجح شيء أكثر بعد غير الموقف الحيادي إزاء الواقعية النبوية. هناك نقاط عديدة تجعلنا نشتّم رائحة «الحيلة» لدى حنين. أولاً، من اللافت أنّ «النبي» سليمان الذي ألصقت به العبارة الشعائرية المعهودة «عليه السلام»، لا

(٥١) انظر مقالة ج. جوليفيه: فكرة الحكمة ووظيفتها في فلسفة القرنين الرابع والخامس (بالفرنسية)، في مجلة Arabic Science and Philosophy، العدد ١، ١٩٩١، ص ٤٦.

(٥٢) المرجع السابق، ص ٤٥-٤٧.

(٥٣) باستثناء مصنف ابن هندو «الذى هو يوناني بحت وذو منظور أخلاقي أكثر منه دينياً» (ج. جوليفيه، المقالة المذكورة، ص ٦٤، الحاشية ١١٣).

(٥٤) جوليفيه، المصدر السابق، ص ٦٤.

يحمل شيئاً في كتاب «آداب الفلسفه» من صفات الأنبياء ولا حتى من صفات القديسين، وهم الفتنان اللتان تلصق بهما هذه الصيغة. يذكر عنوان الفصل أن سليمان جمع ما نطقت به الجن «في كتاب حكمته»<sup>(٥٥)</sup>. ولا يمكن أن تدل هذه التسمية على سفر الأمثال في التوراة، وإن يكن جزء منه يُسمى «حكمة سليمان»، إذ لم يأت فيه ذكر إلا لحكمتين يمكن أن تحيلا إلى سفر الأمثال وإن بصياغة مختلفة. ولا يمكن أن يكون حنين هو الذي ارتكب هذا الخلط، لأنه ترجم التوراة إلى العربية. أنسططع الافتراض عندئذ أنه أراد استكمال ترجمته بوضع هذا الفصل الذي استقاه من نصوص منحولة؟ ييد أن سفر الأمثال لا يتسم فحسب بطابعه الدنيوي في أغلب الأحيان (إذ اقتبس فيه جزء من الحكميات الوثنية الشرقية)، ولكن نصنا لا يحمل عملياً بعداً دينياً. وحدهما القولان المأثوران، الرابع عشر والخامس عشر، يتكلمان عن يوم المعاد، ولكن من وجهتي نظر متعارضتين على كل حال: فال الأول يستعيد المقوله القائله إن: «أفضل الزاد ما يزود ليوم المعاد»، ولكن الثاني لا يثبت أن ينزع عن الأول طابع القدسه بقوله: «إنما يحظى في القيمة من نال المُنى»<sup>(٥٦)</sup>. لا شك إذن أن النص توخي الاختزال.

يُضاف إلى ذلك أننا نلاحظ تلاعباً حتى في شكل النص. فالطابع الجني، لا بل اللجزي، للأقوال المأثورة في هذا الفصل الأخير من الكتاب يعززه اقتضاب متعمّد لمنطوقاتها، مما يتعارض مع الأشكال المسبحة في باقي الكتاب. ومع ذلك لا يعدو الأمر أن يكون تلاعباً، لأن الجن تتكلم تماماً كما يتكلم باقي الحكماء (التربّي نفسه حسب الموضوعات، وبعض العبارات نجدها كما هي في فصول أخرى)، بل كذلك لأن بعض الصيغ، التي وردت مفصّلة في مكان آخر، تستعاد هنا، ولكن بعد تقطيعها إلى مقطعين أو ثلاثة، بحيث يظهر كل مقطع وكأنه قول مأثور قائم بذاته<sup>(٥٧)</sup>. لا يمكن لعقل صارم كعقل حنين أن يخطئ مثل هذا الخطأ، ولكنه كان يستطيع بالمقابل أن يعتمد بمكر على سذاجة القسم الأعظم من جمهوره، المشدوه

(٥٥) كتاب آداب الفلسفه، ص ١٥٧.

(٥٦) المرجع السابق، ص ١٥٨.

(٥٧) انظر مقالة أ. أبو ملحم: «سليمان والجن» (بالإسبانية) في مجلة arabe anaquel de estudios العدد ٣، السنة ١٩٩٢، ص ٤١-٣٩.

بالمصيغ الجنية التي تشكل مدونة متعددة الأشكال وقابلة عناصرها للتبدل فيما بينها. ولكن ماذا توخي حنين من هذه المخاتلة؟ يجب أن نتذكر هنا أن النصوص المقدسة، إنْ كانت تقبل كأمر واقع بالمعتقدات الشعبية عن «الكائنات الوسطى»، فإنَّ القرآن - في موقفه من الجن - والإنجيل - في تصوره للأرواح - متعارضان جذرياً. فالقرآن في سورة الأحقاف، الآية ٢٨، يكرّس مأثوراً نبوياً يقول إنَّ النبيَّ، قبل الهجرة بثلاث سنوات، وبعد فشله في الطائف، صادف نفراً من الجن فتلا عليهم التنزيل، فأصبحوا رسلاً له<sup>(٥٨)</sup>. وعلى العكس من ذلك اعتبر الإنجيل أنَّ قوى الشر تحكم العالم، فأظهر يسوع وحواريه «كتاردين للشياطين» فقط.

لهذين المنظوريين مفعول رجعي إذا عدنا إلى شخصية سليمان: ذلك أنَّ المؤثر اليوناني الذي بدأ مع اليهودي «المُتهَلِّئُونَ» فلافيوس يوسيفوس لم يقم علاقة بينه وبين الأرواح إلا تحت شكل الرقية<sup>(٥٩)</sup>. ولم يجعل المؤثر العربي تماماً هذا الجانب ولكنه قللصه إلى حالات نادرة وخاصة جداً<sup>(٦٠)</sup>. فقد أشاد هذا المؤثر بسلطان سليمان على الجن إذ جعلهم خداماً له. وتبني القرآن هذه الرؤية<sup>(٦١)</sup> وأكَّد على أنَّ تعبيتهم له - حتى بعد موته - مستمرة ولم تتلاشِ إلاَّ عندما راحت دابة الأرض تأكل منسأته<sup>(٦٢)</sup>.

وما كان لحنين، بصفته مسيحيَاً، إلاَّ أن ينظر بعين الشك إلى دخول الجن هذا إلى عالم النبوة ليصبحوا عبيداً لها. ويدعوه أن مهاجمة النبوة نفسها مباشرة كان أمراً غير وارد. كما أنَّ الانتصار للرؤبة اليهودية - المسيحية الانتقامية في هذا الموضوع لمعارضة الرؤبة الإسلامية، التي يحلو لها أن تضاعف عدد الأنبياء وأن تدرج في عدادهم كل شخصية بارزة نوعاً ما في تاريخ التوحيد، كان سيعني الدخول في

(٥٨) انظر مقالة توفيق فهد: «الملائكة والأbasة والجن في الإسلام»، في مجلة Sources Orientales، العدد ٨، باريس، ١٩٧١، ص ١٨٩.

(٥٩) انظر كتاب ج. أ. فلبريسيوس: Codex Pseudepigraphus Veteri Testamenti، هامبورغ ولايسينغ، ١٧١٣، ص ١٠٣٢-١٠٤٠.

(٦٠) المرجع السابق، ص ١٠٤٠.

(٦١) انظر سورة النمل، ١٧، وسورة سباء، ١٤-١٢.

(٦٢) سورة سباء، ١٤.

السجال الشائع الذي أظهر حنين - في رده على ابن المنجم - أنه شديد الحذر منه. ولهذا يعكس حنين العلاقة بشيء من التهكم: فحيث ينوه القرآن بأن الجن ما كانوا ليُخدعوا «لو كانوا يعلمون الغيب»<sup>(٦٣)</sup>، يستغلّ حنين المأثور الوثني الذي يصور سليمان الحكيم على أنه هو الذي استمدّ منهم حكمته. ولم يكن هذا المأثور يؤلف جزءاً من المدونة السامية القديمة فحسب، بل قد جرت أيضاً أسلالته من خلال تصوير الجن وهم يدلون على القراطيس ما سمعوه من محاورات الملائكة، وهي القراطيس التي سرقها منهم سليمان بدوره<sup>(٦٤)</sup>. ولم يكن للقارئ العادي أن يتبه لهذا الدور المقلوب. وذلك هو الفتح الذي ينصبه للقارئ كتاب «آداب الفلسفه» بطابعه الموسوعي، لا التميزي!

في الحالة التي نحن بصددها كان من شأن الطابع التوفيقى للمعطيات القراءية المتعلقة بالجن أن يشجع على الخلط بين تلك المأثورات الأدبية. وقد أوضح توفيق فهد أن الرد يصل أحياناً إلى درجة مخالفة المنطق: «إن فحص مجمل المعطيات القراءية يدل مراراً على وجود تماهٍ أكيد بين الشيطان - ولا سيما الجموع الشياطين - والجن». ونجد هذا بخاصة في الآيات المتعلقة بقصة سليمان...»<sup>(٦٥)</sup>. هكذا يكون القارئ المسلم المتوسط - ومثله على الأرجح الشخص الذي اختصر الكتاب الأصلي لحنين - قد أوقع به في خطئين: فمن جهة يكون قد تراءى له، في الفصل الأخير من الكتاب الذي يظهر فيه سليمان، أن النبوة هي استمرار الفلسفة، ومن جهة أخرى يكون عقله المتشرب بالقرآن قد جعله يرى في الجن خداماً للنبوة. وحده العقل الحصيف المجرد من الأفكار المسبقة يستطيع أن يفهم ما يقوله النص فعلًا: أي أن سليمان في كتاب «آداب الفلسفه» هو حكيم بين الحكماء، وأنه لا يسم الكتاب بمسمى ديني، وأن الجن هنا ليسوا مثل الجن في القرآن، بل هم جن وثنيون.

تواجهاً هنا من جديد ظاهرة كنا لاحظناها بخصوص كتاب «كليلة ودمنة». فهذا

(٦٣) المرجع نفسه.

(٦٤) انظر كتاب محمد لم. غودفروا - ديرمبين (بالفرنسية)، باريس، ١٩٥٧، ص ٤١٣؛ ومقالة توفيق فهد الآنفة الذكر، ص ١٩١.

(٦٥) المرجع السابق، ص ١٧٦.

الكتاب، شأنه شأن «نواود الفلسفه»، قد تعرّض لتدخلات كتاب آخرين طبعوه بطبع إسلامي؛ ومع ذلك حافظ الكتابان على أساسهما النقي الذي أفلت من فهم القراء المقولين بمعايير أخرى. هل هذا يعني أنّ حنين يعبر هنا عن العقلانية نفسها التي عبر عنها ابن المقفع؟ هذا قليل الاحتمال، لأنّ الكاتب العربي متعلق بقوة بظاهرة المعجزات، لأنّه يعتبرها علامة على مصداقية الرسالة الدينية، وهي علامة اختبرها في حياته الخاصة. والواقع أنّ كتاب «آداب الفلسفه» لا ينتقد النبوة بعامة، بل تصوّراً بعينه للنبوة: ذاك الذي يرتكز على الجنّ وعلى صورة سليمان الأسطورية. وخاتمة الكتاب هي بمثابة برهان خلفي على أنّ المرء عندما يوسع نطاق النبوة توسيعاً زائداً يُفقدنا قوامها: فلو كان كلّ ما يخرج عن المأثور نبوة، لما بقي شيء نبوى من بعد.

لقد كان الرد على ابن المنجم علّمنا أنه يتوجّب «الاستعداد» لقبول الحق. ويقول لنا كاتب «نواود الفلسفه والحكماء»، بالإضافة إلى ذلك، إنّ المرء يجب ألا يُخطئ في أمر هذا الاستعداد، وأنه يتعمّن عليه أن يعي ما هو منوط بالإنسان، مهما بدا استثنائياً، أي الالتزام بالأخلاق في الحياة اليومية؛ وهذا لا يستبعد وجود لمسة ممكنة من التدين، ولكن هذه اللمسة تبقى ذات طابع عملي. وعلى نحو ما، نجد هنا استعادة لاعتراف ابن المقفع بالجانب التربوي للدين العادي. أما الانتفاء الحميّي فيتعلّق بمستوى آخر، يكون لكل كاتب إزاءه موقف مختلف: فإنّ المقفع كان يلحّ على المطلب الأخلاقي ويعطي الأولوية لعقلانية صارمة، مما يحصر تأثير كتاباته بالجانب النقيدي ويُفقده كل إيجابية دينية؛ أما حنين فهو أكثر انفتاحاً على التسامي، كما يتبلور في خبرات شخصية وجماعية، وهو أيضاً أكثر حذراً أمام كل شطط نفسي قد يخلق خلطاً بين ما هو ديني وبين كل عاطفة استثنائية. إنّ الاختلاف بين هذين المفكرين يتجلّى إذن ابتداءً من طريقة كل منهما في فهم الأخلاق؛ فإنّ المقفع يرى أنّ الإرث «المعقول» هو مصدر ضروري ولكنه أيضاً كافٍ؛ أما حنين فيعتبر أنّ الأخلاق لا تستبعد بعض العناصر الخارقة، ولكنها تبقى حتى في هذه الحال مغلقة على نفسها؛ ومن ثم فإنّ العقل، بتمييزه الخارق الإنساني من المتسامي الإلهي، هو الذي يكشف لنا في آن معاً عن هذا الانغلاق وعن مطلب «الاستعداد للحق».

## الفصل الثالث

### التوحيد تحت مهام الثنوية

يبدو أن النهج الذي بدأه حنين بن إسحق لم يجد مناصرين له بعد موته. فبدل التساؤل للتساؤل الذي سعى إلى إطلاقه، كانت الغلة للسجال. ولئن اقتصر السجال في معظم الأحيان على الدفاع عن المعتقد الديني لشخص المساجل ، وبموهبة محدودة، بدون أن يكون له من هدف آخر على كل حال سوى إرضاء الذات، فقد فتح المجال أحياناً لمواقف جديدة: سواء عندما تؤخذ الهجمات المعادية مأخذ الجدّ، أو عندما تُبذل جهود لإقامة بناء ذهني على قواعد غير مألوفة، أو عندما يتم تجاوز السجال بروح مسكونية أخوية أو بمقارنة موضوعية للاختلاف. هذه هي المواقف الثلاثة التي سندرسها تباعاً.

بسبب النزاع القائم بين ديانات التوحيد الثلاث، والناجم عن تلقّي نصوص مختلفة تدور حول نواة واحدة وتدعى كل ديانة أنها تفسرها بطريقة مختلفة، يصعب اعتبار برهنة الخصم برهنة جدية، إلا من منطلق الاحترام المskوني<sup>(\*)</sup>. أما الذهاب إلى أبعد من ذلك فمعناه الانتقال من دين إلى آخر، أو السقوط في التوفيقية التي هي نفي للتفكير. وعليه، إنما من الخارج، من الثنوية،أتى الحضن الخصب ليلفت الانتباه إلى نقاط نَزَع التوحيد إلى إهمالها. وقد رأينا مقدمات ذلك في معارضه ابن المقفع للقرآن، وخاصة في الفكرة القائلة بأنَّ التوحيد قد لا يكون إلاّ قناعاً لحجب الأساس الثنوي، وبأنَّ محرّكات الإيمان هي أقل نبلاً بكثير من صورة التعبّد للتسامي الإلهي التي يظهر بها .

(\*) المskونية: نسبة إلى كلية الأرض المskونة، وهو تعبير مسيحي الأصل كان يراد منه توحيد الكنائس كلها، ويستخدمه الكاتب للإشارة إلى الاحترام المتبادل بين الأديان. «م».

## ١) حضور الثنوية في الحضارة العربية الكلاسيكية

في معظم الأحيان اعتُبر المزدكيون - ولكن ليس المانويون - من أهل الذمة لأنهم كانوا يملكون «كتاباً» هو الأفستا. لذا استمروا في الوجود، ولو بأعداد متناقصة. وفي القرن الثالث/التاسع - الرابع/العاشر كانوا لا يزالون يملكون من القوة القدر الكافي لإنتاج مجموعة من الكتب التي كتبت بالبهلوية ثم بالفارسية، وكانت إما سجالية، وإما موسوعية تهدف إلى الذبّ عن الدين.

بعض هذه الكتب لا يتمتع إلا بقيمة تاريخية، كما هو الحال بالنسبة لكتاب «غوجاستاك أبياليس» (أباليس الرجيم)<sup>(١)</sup>. فمضمون الكتاب فقير، ولكنه مفيد لأنه ينقل مناظرة عقدت بحضور الخليفة المأمون (حكم ما بين ١٩٨ - ٨١٣ / ٢١٨ - ٨٣٣)، ودارت بين مزدكي منشق اسمه أبياليس - وُصف في النص البهلوى بأنه زنديق - وبين واحد من متقدمي كهنة هذا الدين. فالأول يشير إلى وجود عدد من التناقضات الداخلية في المذهب المزدكي، والثاني يحللها بيسر. ويؤكد المؤرخ المسلم المسعودي الصحة التاريخية لهذه المناظرة الحامية ويعطي عنها أمثلة أخرى<sup>(٢)</sup>.

أمّا كتاب «شكاند غوماتيك فيشار» (الحل الحاسم للشكوك) الذي يرقى إلى القرن الثالث/التاسع فهو كتاب أكثر إتقاناً وغنّى، ولا سيما أنه يقدم عرضاً جاماً في القسم الثاني منه لحجج المزدكية ضد الأديان الأخرى<sup>(٣)</sup>.

أشار ناشر النص، ج. دي ميناس، إلى أنّ الكتاب يخاطب المزدكيين الذين اعتنقوا الإسلام أو هم على وشك اعتناقه، ولكنهم لم يتعرّبوا. وقد أوضح الكاتب نفسه أنّ كتابه لا يتوجه للعلماء وإنما «للطلاب وللمبتدئين»<sup>(٤)</sup>. ويستغلّ الكاتب بحذق اطلاعه الجيد على المعاصرين، فيقيم معارضته - داخل الإسلام - بين

(١) ترجمه إلى الفرنسيّة المستشرق أ. بارتليمي. باريس، ١٨٨٧.

(٢) المرجع السابق، ص ٣-٢.

(٣) نشره وترجمه وعلّق عليه ج. دي ميناس de Menasce J. في «مناظرة مزدكية من القرن التاسع» (بالفرنسيّة). فريبورغ، ١٩٤٥.

(٤) المرجع السابق، ص ٤٤-٤٠.

الأشاعرة والمعتزلة الذين هم من ألد أعداء الثنوية، ويقيّم - داًخِل التوحيد - معارضته بين الإسلام والمسيحية؛ ثُم يجاهه المانوية بال المسيحية كي يُبرر الجوانب الثنوية في المسيحية، ويدحض أخيراً آراء المانوية نفسها.

وما يهمنا هنا هو النهج الفكري للكتاب. فبعد أن يجيب عن اعترافات صادرة في الأرجح عن أحد المسلمين ضد الثنوية، يتصدّى كتاب «شكّاند» للملحدين (انظر الفصل الخامس) والماديين (أو الدهريين بالعربية، انظر الفصل السادس). وتقول المقدمة الأساسية إنّ «وجود الله وخصميه يجب أن تكون معرفة يقبل بها العقل وتدخل في قوانين المنطق»<sup>(٥)</sup>. وبعد أن أثبتت الكتاب أنّ معرفة الله لا بدّ منها، وبعد أن ذكر بأنّها تشمل معرفة طبيعته، يستعرض أربعة أنواع من المعرفة (بالبرهان، بقياس الشبه، بتخمين الممكّن والمناسب، باستبعاد اللامعقول)، كي يطبقها على موضوعه الراهن. ويتسّم هذا التطبيق باسمة غائية واضحة، ويستكمل الفصل الثاني من الكتاب هذا الاستدلال العام بالتأكيد على وجود عناية إلهية وثواب أو عقاب. وهذا يتّبع له، في الفصل السابع، أن يتدرج في الاستدلال ليُثبت وجود مبدأ مناوئ للإله الخير: ذلك أنّ بارئ الكائنات ذات الوجود الغائي يجب أن يعمل هو نفسه من أجل غاية، وهذه الغاية لا يمكن أن تُفسّر طبيعته، بل بالفعل المعاكس لفاعل غير عقلي. وتدرس الفصول الثامن والتاسع والعشر طبيعة هذا النقيض. فانطلاقاً من مشهد العالم المرئي إلى النظام اللامرئي الذي يتحكم به، يشرح الكاتب رفضه لكل خلق من العدم، بياخاله في السياق الفارسي المقولات اليونانية عن الفيض والكون والفساد. «وهذا من شأنه أن يؤدي إلى نتائج خطيرة، إذ يستطيع الله أن يُبَدِّل ما أخرجَه من العدم» (كما يقول جان دي ميناس)<sup>(٦)</sup>.

هذا الموقف العقلاني هو ما يفسّر أن نقد الأديان الأخرى لا يتم وفق ترتيب زمني، بل وفق ترتيب منطقي (نسبياً). فالإسلام يأتي في المقام الأول لأنّه يجسّد بشكل جلي للغاية المعتقد التوحيدية (moniste). يقول الكاتب: «أتوّجه بالحديث أولاً إلى المنظرين القائلين بمبدأ واحد أحد والمدعّين أنّ هناك إليها واحداً محسناً

(٥) المرجع نفسه، ص ٦٥.

(٦) المرجع نفسه، ص ١٠٢.

وحكىماً وقديراً وكرهماً ورحىماً، وأنّ الأفعال هي إما صالحة أو طالحة، وأنّ الحق والباطل، والحياة والموت، والصلاح والطلاق تصدر عنه تعالى<sup>(٧)</sup>. ويتوقف الكاتب الفارسي عند كل صفة من هذه الصفات ويظهر ما فيها من تناقض، معتمدًا على مبدأ التمييز بين النقيضين. من العبث والمملأ معاً بمكان أن ندرس ذلك بالتفصيل (لأننا نجد أنفسنا هنا أمام ركام من النتائج الناجمة عن سجالات عديدة حديثت عبر العصور، ورأينا بعض عناصرها عند ابن المقفع، وسنرى بعضاً آخر لاحقاً)؛ إنما المدهش في الأمر هو الجوهر المنطقي والنفسي لهذا الكلام. وفي نهاية أول الفصلين المخصصين لهذا التقني، يتحول السجال تدريجاً ليصبح إثباتاً إيجابياً للثنوية، من خلال مسعى الكاتب إلى أن يثبت أنّ لعبة النقيضين هي الدليل الملموس على انتهاق كل شيء من مبدئين.

ويعبر المقطع الأخير، الذي هو بمثابة خلاصة لجوهر السجال، أحسن تعبير عن هذا النهج بقوله: «بصدق النظريات التي ننظر فيها، ليس لنا أن نتملص من هذا التخيير بين النقيضين: فإذا كان كل شيء باطل، وإما أنه حق جزئياً، وإما أنه باطل جزئياً. فإذا كان كل شيء حقاً، يكون كل ما لا ينسجم مع هذا القول كاذباً. وإذا كان كل شيء باطلًا، يكون كل ما لا ينسجم مع هذا القول حقاً، ويكون شيء ما هذا أو ذاك. وإذا كان حقاً جزئياً وباطلاً جزئياً، يكون الحق فيه من جوهر الحقيقة ومن نسبة، ويكون الباطل فيه من جوهر الكذب ونسبة وسببيته. هناك مبدأان، من أحدهما تنشق الحقيقة، ومن الآخر ينشق الكذب»<sup>(٨)</sup>. في هذا التخيير بين النقيضين يُستبعد الاحتمالان الأولان بتطبيق المبدأ المنطقي عن الثالث المرفوع؛ أما الاحتمال الثالث، وهو الذي تأخذ به الثنوية، فيتم إثباته بطريقتين: سلبياً باستبعاد الاحتمالين الآخرين، وإيجابياً بتطبيق مبدأ الهوية.

وبعد أن ينظر الكتاب في الإسلام، يبدو النظر في الأديان الأخرى وكأنه التزم بمعيار العاقب الزمني: اليهودية ثم المسيحية (بكتائسها الرئيسية الثلاث) ثم المانوية. ولكن المؤلف لا يشير إلى ذلك بصراحة إلا في معرض كلامه عن الثانية، بتوكيده أن

(٧) المرجع نفسه، ص ١٢٧.

(٨) المرجع نفسه، ص ١٥٥.

«أصل الأديان الثلاثة المعروف هو اليهودية، لذا عندما ندحض واحدة منها نصيب في الآن نفسه باطل الآخرين»<sup>(٩)</sup>. وقد نوّه الأخصائيون مبكراً جداً بأنّ نقد اليهودية ليس له بنية خاصة، إذ هو يتألف من طبقات متتالية من سجال قديم ومن خلط بين المستويات، متفاوت بدوره في مستوى الفكرى.

وفي الواقع نجدنا أمام نوع من تقسيم الاختصاصات. فنقد اليهودية لا يتعرض إلا لقصة الخلق وسقطة الإنسان الأول ولعدد من النصوص القريبة مما رأينا مع الإسلام. ولئن توقفت النقاشات الأخيرة عن تردّدات الإسلام وتوكيداته المتناقضة حول الله - «لا شك أن هناك تناقضًا بين إرادته [الله كما ورد في التوراة] وبين علمه وحكمته»<sup>(١٠)</sup>، فإن النقاش بصدق قصة الخلق سيدور حول منافاتها للعقل السليم فقط. والغريب أنّ هذا الدحض الذي لا يتصدى إلا للجانب «الأسطوري» في التوراة يظهر من الوهلة الأولى دحضاً أكثر منطقية بكثير من الدحض السابق الذي لم يبلغ هذه الدرجة إلا في نهاية العرض. هذا يفيد في بيان أنّ فكرة الخلق من عدم عصية إلى حدّ ما على العقلنة. وهكذا، وبصدق خلق النور (وهو مبدأ خير في نظر المذهب الشوني)، يجري الكتاب الاستدلال التالي: «عندما أراد الله أن يصنع النور، أمر بأن يكون. فكر إذن وقال في نفسه: ما طبيعة النور، فهو جميل أم قبيح؟ إذن لئن وجد النور، حسب طبيعته الوجودية، في علم أدوناي وفكرة، فهذا يعني أنّ النور وُجد من قبل، في علم أدوناي وفكرة، وخارجهما، إذ لا نستطيع أن نعرف إلا ما كان وجوده ظاهراً بنفسه»<sup>(١١)</sup>.

ويرتبط نقد المسيحية ارتباطاً أوثيقاً بالطريقة التي تمّ بها نقد الإسلام: أي أنه يظهر أن التقوية تشرح الأمور بأفضل مما تفعل القصص الإنجيلية. وداخل هذه القصص يدرج الكتاب «أقوال» المسيح: «خطابات المسيح متناقضة من حيث أنها تثبت التقوية [...]». ويظهر من هذا الخطاب كله وجود مبدئين: ويتعلق الأول بـ «من أرسلني»، والثاني بـ «من خلق اليهود»، ولا يدعوه صالحًا بل شريراً<sup>(١٢)</sup>.

(٩) نفسه، ص ٢١١.

(١٠) نفسه، ص ١٩٣.

(١١) نفسه، ص ١٨٧.

(١٢) نفسه، ص ٢١٩.

ولكن كتاب شكاند يضم أيضاً عناصر من سجالات الدين الإسلامي ضد المسيحية، ولا سيما أنَّ الكاتب المزدكي، كما رأينا منذ قليل، يرجع إلى المنطق الحسي نفسه، على غرار المتكلمين.

وبما أنَّ «كتاب شكاند» يتوجه إلى اللامتعربين، وبما أنه ليس عملاً شخصياً يقدر ما أنه توليفة من الحجج الدفاعية المتنوعة التي تشَكّلت عبر العصور، وتعبر عن موقف نفسي يستلزم استخداماً خاصاً للمنطق، فإنه يشهد على وجود استمرارية في المعارضة المزدكية لشتي الأديان التوحيدية. وقد تم التحول لاحقاً إلى العربية إما عبر مجابهات شفوية، بما فيها المساجلات المنظمة رسمياً، وإما عندما كان علماء الكلام يشعرون بحاجة إلى أن يستبقوا المعارضات المحتملة وإلى أن يدحضوا بالكتابة الأطروحتات الأجنبية التي يصير على هذا النحو في مستطاع الجمهور العريض الاطلاع عليها. وهكذا يريد كتاب «أباليس الرجيم»، على سبيل المثال، أن يقدم نفسه على أنه نص بهلوى (أمين)؟ لمناقش شفوي جرى بالعربية وحضره «جميع علماء الدين المسلمين واليهود والنصارى»؛ وقبل ذلك كان أباليس، بعد أن ارتد عن المزدكية، قد قُدم على أنه قدم «لإقامة نقاش بين العلماء المزدكين والعرب واليهود والنصارى في فارس»<sup>(١٣)</sup>.

وعلى كل حال، احتل دحض المزدكية مكاناً بارزاً في المراجع القديمة المتعلقة بعلم الكلام. فقبل المتكلمين «السنن» الكبيرين الأولين، وهم الأشعري (م/٣٢٤) والماتريدي (م/٩٣٣/٩٤٤)، اللذان أرسيا قواعد علم الكلام وأخذوا موقفاً من الأديان الأخرى التي سمياها بـ«براحة»<sup>(١٤)</sup>، أحصى غ. مونو (G. Monot) خمسة مؤلفات اعتزالية صرفها كُرست حصراً لدحض المزدكية<sup>(١٥)</sup>. ويُضاف إليها عدد مماثل من الكتابات الداحضة للثنوية بعامة ومن الكتب التي تقدم معلومات عامة عن الأديان والتي لا نعلم بسبب ضياعها إن كانت هي محض فهرسة للأطروحة أو أنها تقدم أمثلة على المساجلات وعلى الحجج المستخدمة فيها.

(١٣) كتاب أباليس الرجيم، ص ٣٢.

(١٤) كتاب التوحيد للماتريدي عن المزدكين والمانويين معروف، أما نص الأشعري «مقالة غير الإسلامية» فقد ذكره ابن تيمية.

(١٥) مونو: الكتابات الإسلامية عن الأديان غير المسيحية، مصدر آنف الذكر.

ولأن المانوية لم يكن عندها «كتاب مقدس» فإنها لم تتمتع بنصاب «الذمة». ولذا اضطهدت، وأخذت كلمة «زنديق» التي أصقت بها معنى مضخماً يتجاوزها. ولن نسبب في ذلك، لأن الزنادقة - كما رأينا في كلامنا عن ابن المقفع - كانت مثاراً للجدل. ويجب أن ننوه فقط بأن علماء الكلام الأوائل لم يخطئوا بشأن المانوية، وتصدوا لدحضها أكثر من المزدكية<sup>(١٦)</sup>. وفي أغلب الأحيان وعى الكتاب المسلمين التباينات الكبيرة، بله التعارضات العديدة بين المزدكية والمانوية؛ ولكن بالنظر إلى أنهما كليهما، في مهاجمتهما الإسلام، اعتمدا حججاً منطقية تدعى الكونية، فقد ذهب بهم الظن أحياناً إلى أنهما يستطيعون التصدي للثنوية بصورة عامة<sup>(١٧)</sup>.

من اللافت على كل حال أن الثنوية، إما بذاتها أو ببعض أشكالها الخاصة، قد أثارت قلقاً مستمراً لدى المتكلمين، فمالوا إلى أن يتأنلوها من خلالها كل ظواهر «الزيغ» مهما تكن بسيطة. نجد ذلك مثلاً عند صالح بن عبد القدوس الذي تُسبّ إليه كتاب «الشكوك»، ويقال إنّ المعتزلي العلّاق قد ردّ عليه. ولكن بالنظر إلى فقدان النصوص الأصلية، كما نوّه بذلك ج. فان إس، لا شيء يبيح القول إنه كان أكثر من شكّاك وإنّه انخرط في الثنوية<sup>(١٨)</sup>. إلا أن صلبَه بعد سجنه قد أطلق أقوالاً كثيرة لاحقة، ومنها ما ذكر عن إلقاءه في مدینته البصرة، ومن ثم في الشام، عدة محاضرات تدافع عن المبدأ الثنوي. ولكن لا شيء في ديوانه يثبت ذلك<sup>(١٩)</sup>، ولم تتعدّ موضوعات احتجاجه الأخلاق العامة، وليس فيها ما يتصل بالمجال الميتافيزيقي سوى توکيد حرية الاختيار.

وحتى تاريخ قتله (١٦٧هـ/٧٨٣م) يبدو أنه جرى تحديده ليتماشى مع خلافة المهدي الذي صُور لاحقاً كمدافع كبير عن العقيدة السنّية بإنشائه وظيفة «صاحب الزنادقة» أو «عارف الزنادقة». يسعنا الافتراض إذن بأن الثنوية استمرت نشطة في

(١٦) يحصي مونو عن الفترة نفسها وسابقتها أربعة عشر دحضاً ضدّ الثنوية حسراً.

(١٧) المصدر نفسه.

(١٨) انظر مقالة فان إس عن إعدام صالح بن عبد القدوس، وقد استعادها بایجاز في كتابه عن علم الكلام والمجتمع، مصدر آنف الذكر، ج ٢، ص ٢٠٩.

(١٩) غولديهير: «صالح بن عبد القدوس والزنادقة»، في «وقائع مؤتمر الاستشراق التاسع»، لندن

١٨٩٣

العالم الإيراني بخاصة، ولكن لم يبق لها من وجود في باقي العالم الإسلامي، ولا سيما في العراق، إلاّ عن طريق قلة من معتنقيها وما دخل في حقل التداول العام من مبادئها. والمفارقة أن المدافعين عن شتى الصراعات التوحيدية هم الذين كتبوابقاء لهذه المبادئ، لإصرارهم على دحضها. وبالفعل، إنّ الأدب السرياني، منذ عهد القديس أفرام (القرن الرابع بعد الميلاد) ورسالته «إلى هيبيايتوس، ضدّ الهرطقة مرقيون وبردصان وماني»<sup>(٢٠)</sup>، جعل من دحضه الثنوية بشتى ألوانها أحد مواضيعه الأثيرة. ونجد هذا المنحى أيضاً في التصدي الإسلامي للبدع، وهو ما ساهم وحده أحياناً في المحافظة على النصوص التي ضاعت. وفي هذا الصدد لا بدّ من التأكيد على نقطتين:

١) الثبات الملحوظ للنصوص القديمة. إذ ما كان الكتاب يتربدون في العودة إلى دحض حركة انقرضت منذ أمد طويل، أو ما وجدت قط في المنطقة التي كتبوا فيها. وهكذا نجد كتاباً من الخوارج، عاش في القرن السادس هـ/القرن الثاني عشر م في ورقلة وتونس، يبدأ كتابه عن علم الكلام بانتقاد مختلف المذاهب، ويصنفها ضمن مجتمعين: المذاهب التي تقول بقدم العالم والمذاهب الثنوية، وفي عددها تحتل البردصانية والمرقيونية مكاناً مرموقاً<sup>(٢١)</sup>.

٢) الخلط الناجم عن المراكمه. فلئن كان بعض كبار الذين كتبوا عن البدع، كالشهرستاني (٥٤٨/١١٥٣)، يداورون معلوماتهم بمهارة، فإننا نقع أيضاً على خلط كثير ناجم في الغالب عن ضرورات المقارعة في جميع الاتجاهات. وكمثال على ذلك، نحوز كتاباً لاهوتياً مسيحياً عربياً، ألفه شخص مجهول في فلسطين عام ٢٦٦/٨٧٧، وكانت غايته من تأليفه التصدي للانحرافات التي وقع فيها بعض المسيحيين المحليين الذين، مع مناداتهم بأنّ «المسيح هو الله»، كانوا يضيفون: «ولكن الله ليس المسيح»، وهذا بلا شك تحت تأثير من الإسلام (انظر القرآن، سورة المائدة، الآية ١٧). ولهذا احتوى الكتاب على فصل كامل للرد على مجموعة من الانتقادات الإسلامية للمسيحية، كما على ثمانية ردود على مقولات مانوية. ومما

(٢٠) المرجع نفسه، ص ١٩٢.

(٢١) المرجع نفسه، ص ١٩٧.

فأقام من هذا الخلط بين الإسلام والمانوية أن المؤلف المجهول اعتمد هنا على كتاب سابق لم يتحرّج من استقاء معلوماته منه بلا تمييز لأن كل همه كان إثبات سعة اطلاعه<sup>(٢٢)</sup>.

من خلال هذه الاستمرارات والتراتبات، بله التخليطات، نشهد ارتسام نوع من ثنوية غير دينية قابل لأن يتطور بذاته ولأن يطرح عدداً من الفرضيات التي لم يرد لها ذكر في كتب العقيدة المتواترة تاريخياً. ويظهر ذلك في المثال الجيد الذي تجلّى في الاعتراضات التي دحضها عمار البصري في «كتاب المسائل والأجوبة»<sup>(٢٣)</sup>. يبدأ الكتاب تقليدياً بإثبات وجود الخالق الصمد الأحد. ويتوقف الكاتب مليأً حول هذه السمة الأخيرة، ويعرض بدقة أدلة المعتزلة والمانوية، بدءاً من ملاحظة أن الثنوية تحكم العالم (الحياة/ الموت، الخير/ الشر، النور/ الظلمة...)، ومروراً بأسباب الخلق، ووصولاً إلى مسألة مشروعية عقاب الكائن البشري، الذي يبقى مع ذلك غير سيد أمره من جراء كونه كائناً مخلوقاً، الخ... والمدهش أن عمار، في معرض إجادته عن الإشكال الأول بـإحالته على تجانس المختلفات، طور فكرة التكامل في اتجاه ثنوي، بحيث ينوب هذا التكامل مناب تناقض مبدأ الخير والشر كما تقول به المانوية. وعندها يمكن أن تنوب مناب الثنويات الدينية التقليدية - لفترة زمنية ما على الأقل - ثنوية فلسفية تطرح وبالتالي فرضيتين: تقول الأولى بوجود خالقين «اثنين متواافقين متعاونين لا متضادين متقاوين»<sup>(٢٤)</sup>. وتضع الثانية على قدم المساواة «التعاون والتقاوم»، مفترضة وبالتالي أنهما يستطيعان التناغم على مستوى تفسير الظواهر، وتطرح المسألة معتبرة أنهما كليهما ينحدران من قبل المشيئة والإرادة اللتين لا تقعان تحت الإدراك، لا من قبل النظام والدافع الظاهرين الناجمين عنهما<sup>(٢٥)</sup>. ويرد عمار على هذه الفرضيات باللجوء إلى مفهومي القوة والعلم اللذين لا يمكن أن يكونا مطلقين إلا في التوحيد.

(٢٢) انظر س. هـ. غريفيت: Islam and the Summa Theologica Arabica، في مجلة studies in Arabic and Islam ١٩٩٠، ص ٢٢٥-٢٦٤ .

(٢٣) ابن عمار كتاب المسائل والأجوبة، ص ١٠٠-١٢٧ .

(٢٤) المرجع نفسه، ص ١٠٢ .

(٢٥) المرجع السابق، ص ١٠٣ .

نلمس هنا التوتر المباطئ لكل مجهد يسعى إلى التبرير العقلاني للتوحيد: فالتوحيد هو قبل كل شيء مطلب روحي وتوكيد مثالي يتوجه بموضوعه نحو المطلق؛ وتعليقه عقلياً إنما يعني مقارنته وربطه بغيره. ذلك أنَّ المنطق يدفع أساساً إلى الإقرار بالنسبة.

ستتصدى الآن لثلاثة كتاب، أولاهما مسلمان وثالثهما يهودي، وقد يقع ثلاثتهم في سجل التاريخ لأنهم جابهوا الشنوية. وبديهي أنَّ الرأي الشعبي يصنفهم كهراءقة خطيرين. ولكن الأخصائيين في تاريخ الزندقة هم وحدهم المؤهلون للفصل في صحة هذه التهم. أما نحن فيحظون باهتمامنا على الصعيد الفلسفى من خلال الآليات الثقافية التي اعتمدوها.

## ٢) الوراق (بداية القرن الثالث الهجري/ التاسع الميلادي)

### تأسيس لمنظومة

بعد ابن المقفع بقرن، تغيَّر المشهد الثقافي للعالم العربي كثيراً. فلم يعد من الوارد أن يتميِّز المرء إلى المانوية في وقت أدَّت فيه الردود الأولى على الزندقة إلى ظهور علم الكلام. والمفارقة أنه من داخل علم الكلام هذا سينبثق شكل جديد من الفكر المستقل. ولكن يجب التمييز بين توجَّهين في هذا المسار، إذ إنَّ بعض الكتاب، الذين انطلقاً من دفاعهم عن الحقيقة المادية للتنتزيل - وهذا هو هدف علم الكلام بالذات - وجدوا أنفسهم منساقين تدريجياً نحو مواقف غير اعتيادية إلى حد أنها اعتبرت أشكالاً هامشية من الإسلام، بل مخالفة له. ويرى بعضهم أنَّ هدف المتكلمين كان تبني أطروحتات مشينة؛ وهذا لا يعنيها هنا. ويرى آخرون أنَّ لعبه المجابهة هي المهمة بحد ذاتها، لا الأفكار التي طرحت، ولذا يصعب جداً على المؤرخ أن يصنف مثل هؤلاء الكتاب.

لا نعلم أشياء كثيرة عن أبي عيسى محمد بن هارون الوراق<sup>(٢٦)</sup>. لقد عاش في

(٢٦) خلاصة أحد المعلومات عن ابن الوراق قدمها د. توماس في مقدمة كتابه مساجلة ضد المسيحية في الإسلام الأول، ص ٢٢-٩.

*Anti-Christian Polemic in Early Islam. Abu Isa al-Warraq's (Against the Trinity).*

بغداد وُعرف كشاعر، لكن قصائده لم تُحفظ. ويقول المعتزلي الخياط - وهو أقدم شاهد عنه - إنه كان ينتمي إلى مدرسة الاعتزال، ولكن بتراثات شيعية؛ ويُقال إنه ترك في نهاية المطاف الشيعة لأن تعاطفه العميق مع المانوية جعله يرفض الخليفة الرابع علياً لتسبيبه في سفك دماء كثيرة. ومن خلال الأقوال المشوّشة التي أوردها الخياط نستطيع أن ندرك أنَّ الوراق لم يقطع صلته طوعاً بالمعزلة، ولكنه هو وابن الريوندي (الذي سندرس له لاحقاً) «طرداً» لعدم صراطيتهما<sup>(٢٧)</sup>. وعلى هذا الأساس لا يكون قد اتخذ موقفاً عدائياً من الإسلام. ومع ذلك مات في السجن، على الأرجح سنة ٢٤٧ هـ - ٨٦٢ م.

لا يتفق الشهود اللاحقون حول التشيع المفترض للوراق ولا حول ثنيته المحتملة. أما النقطة الوحيدة التي أجمعوا عليها فهي الاعتراف بطول باعه في تاريخ الأديان. ولئن لم يصلنا سوى عناوين كتبه المتعلقة بهذا الموضوع، فإننا نجد عناصر كثيرة من تبعّره تناقلها لاحقاً الكتاب الذين اهتموا بتاريخ البدع. ونستخلص منها نصوصاً حول الشيعة (تصف تنوّع فروعها وتشاركها أيضاً في السجال، ولا سيما ضد أنصار الخليفة عثمان)، وتدرج التثنوية بعامة والمزدكية بخاصة، كما تدرج اليهودية وشتى الكنائس المسيحية. ونعرف هذا الملجم الأخير أكثر من غيره من خلال الاستشهادات المهمة التي أوردها الفيلسوف اليعقوبي يحيى بن عدي في رده عليه. ولكن الكتاب الأهم يبدو أنه «كتاب المقالات» (ويسميه هو نفسه «كتاب مقالات الناس واختلافهم»)؛ وهو كتاب منّوع جداً على ما يبدو إذ شمل مسائل إسلامية كمسألة الإمامية، كما شمل نقاطاً تتعلق باليهودية والثنوية والمسيحية بدون أن يكون هدفه السجال، الشيء الذي كان من شأنه أن يصدّم المسلم!

علاوة على غناه واتساعه، يتميّز هذا الكتاب المختص بتاريخ الأديان بتماسكه. ويصادف فحص المسيحية حسراً، استطاع د. توماس أن يؤكّد أن مختلف نصوص الوراق تتكامل فيما بينها<sup>(٢٨)</sup>.

إن كانت مسألة انضواء الوراق تحت لواء الشيعة لا تدخل في صميم دراستنا،

(٢٧) الخياط: كتاب الانتصار. نشره وترجمه أ. نادر، بيروت، ١٩٥٧، ص ١١٠.

(٢٨) . ٥٧، Anti-Christian Polemic...، مرجع سابق، ص ١٦ و

تبقى مسألة اتهامه بالثنوية مسألة مهمة جداً. ولكن حقيقة موقف الوراق ليست واضحة. صحيح أن الشاهد الأول، وهو الخياط، صريح عندما يقول لم «يقل الوراق في قِدَمِ الْاثْنَيْنِ» فحسب، بل جعل من ذلك «مذهبه»<sup>(٢٩)</sup>، «وقال بالمانوية ونصر الثنوية وكتب فيها كتاباً تعزّز معتقده وتدعيم قوله»<sup>(٣٠)</sup>. ولكن العديد من الكتاب اللاحقين، على شدة تبّحّرهم، كالأشعرى والمسعودى، لم يعودوا إلى الكلام عن ذلك. فمع ابن النديم (القرن الرابع هـ/العاشر م) نراوح بين نظريتين: فتارة يقال لنا إنه قد أُنزَلت بالوراق شبهة المانوية لأنّه عرض هذا المذهب بمزيد من الموضوعية، وتارة يقال لنا إنه كان مانوياً بالفعل، ولكن هذا الرأي اقتبسه ابن النديم من مصدر متأخر جداً<sup>(٣١)</sup>. ومع المعتزلي المتأخر ابن الجبار نشهد ظهور إحالات أكثر دقة إلى نصوص الوراق نفسها، ولا سيما كتابه «الغريب المشرقي». وقد كان الشيعي النوبختي تصدّى لدحض هذا الكتاب، ولكن الردّ لم يصل إلينا. ولئن توقف عبد الجبار عند ما ورد في هذا الكتاب من انتقادات للإسلام، فإنه لم يعتمد عليه ليرمي بهتهمة الثنوية، بل اكتفى بذكر آراء الكتاب السابقين، ولا سيما أبي علي الجبائي الذي لم يصلنا ردّه على الوراق. وهناك كتاب آخر من القرن الرابع هـ/العاشر م لا يقدمون لنا إلا معلومات متفرقة، دون أن يذكروا مراجعهم. أما في القرن الخامس هـ/الحادي عشر م، فكثيراً ما اعتمد مؤرخ الأفكار الكبير الشهريستاني على الوراق ليقدم معلومات عديدة عن المانوية، ولكنّه اعتقاد أنه يستطيع نعته بـ «المجوسي» (المزدكي)، أي بذلك الشكل الآخر من الثنوية الذي لم يكن خطيراً في نظر المسلمين، لأنّهم طبقوا على المجوس قانون أهل الذمة.

نظراً لهذا التنوع اختلف الأخصائيون المعاصرون بين مؤيد للنص المتأخر للوراق عن المانوية، بعد أن كانوا عارضوه في البداية (ك. كولب، س. سترومسا)<sup>(٣٢)</sup>، وبين نصير للفكرة القائلة بأنّ الوراق لم يفهم كما يجب لأنّه كان

(٢٩) كتاب الانتصار، مرجع سابق، ص ١٠٨ . ١١٢ . ١١٦ و ص ١١٠ .

(٣٠) المرجع نفسه، ص ١٠٨ ، سطر ٣-٢ .

(٣١) انظر د. توماس، المرجع المذكور سابقاً، ص ١١ و ص ١٨٤ الحاشية ١٤ .

(٣٢) ك. كولب: «مواءمة بين المانوية والإسلام (أبو عيسى الوراق)»، مقالة بالألمانية في G.Z.D.M.G = ١٩٥٩ ، ١ ، ص ٩١-٨٢ . س. سترومسا: «البراهمة في علم الكلام المبكر»، مقالة

نaculaً مدققاً للمعلومات ومتكلماً متطلباً لم يتوقف عند الأشكال النافلة في السجال (ج. فان إس، ود. توماس)<sup>(٣٣)</sup>. وفي الواقع يستحيل الجزم بما تخفيه الصدور، ولكننا نستطيع أن نستخلص معلومات من نوع آخر انطلاقاً من بعض الشذرات الباقية. فمن جهة سنأخذ المعلومات المتعلقة بالمانوية، ومن جهة أخرى، الانتقادات الموجهة للمسيحية، وأخيراً عناصر نقد الإسلام، آخذين بالاعتبار أنه إن تكون العناصر الثانية قد شكلت مجموعات متناسقة، فإن العناصر الأخيرة متاثرة لسوء الحظ.

حول المانوية، يرى كولب<sup>(٣٤)</sup> أننا نجد عند الوراق نزعة لتقديمها حالية من الأساطير، مع التركيز على الوصف التجريدي، وهذه نزعة لاحظناها من قبل عند ابن المقفع. فالوراق يترجم «خمسية» أعضاء إله النور (النوس، العقل، النفاذ، التأمل، التفكير) إلى مفردات أخلاقية: الحب، الإيمان، الوفاء، نبل المشاعر، الحكمة. ويتخلى الوراق عن: الشياطين والأراكنة والعفاريت، الخ، ولا يذكر في خانة «ما يقال» إلا التولد، أتعلق ذلك بالملائكة أم بالشياطين (في حالة الشر). أما الإنسان البديئي والشيطان البديئي فيصبحان «ملاكاً» و«شكلأً كريهاً»؛ وفي الصراع بينهما يستولي الأول على شكل الثاني وتتدخل أعضاؤهما. ويتسائل الوراق إن كان هذا التداخل نتيجة لصدفة أو لقصد. ويلاحظ كولب أن هذه المسألة التي تم إهمالها في بدايات المانوية أصبحت مهمة بسبب المجابهة مع الإسلام. وبصورة موازية يشرح الوراق منهجاً تناغم العناصر المادية (الدخان/النسيم، الحريق/النار، النور/الظلمة، السموم/الريح، الضباب/الماء). وعندما يحلل الوراق خلق العالم ثم عملية الفداء التي ستنتهي بزوال العالم، فإنه يبسط بقدر المستطاع التجلي الإلهي والأقنوبي، ويربطه بجلد السماء وبحرز الضوء وبأركان السيادة، وهي أمور لا بد منها لعملية

---

= بالإنجليزية في Jerusalem Studies in Arabic and Islam ٦، ١٩٨٥، ٢٣٠ - ٢٣١، الحاشية رقم ٥.

(٣٣) كان الشريف المرتضى أول من ذهب إلى هذا الرأي (توفي سنة ٤٣٦ هـ / ١٠٤٤ م). أنظر ع. أ. الأعسم: تاريخ ابن الريوندي الملحد، بيروت، ١٩٧٥، ص ١٠٢.

(٣٤) انظر الحاشية رقم ٣٢. أورد الشهريستاني في كتابه الملل والنحل نصاً أساسياً للوراق حول المانوية؛ مرجع مذكور سابقاً، ص ٦٥٥ - ٦٦٢.

التطهر (يلاحظ كولب هنا أيضاً أنَّ هذه العناصر التي لا يستطيع المسلم أن يطعن بها لم تأتِ من قبيل الصدفة). أخيراً، نراه يركّز على دور العمل الإنساني في عملية تحرير النور، بحيث يستبعد كل تأويل آلي صرف لهذه العملية.

وبالإضافة إلى نوعية المعلومات التي أعطيت لنا على هذا النحو حول المانوية – وهي نوعية كان لاحظها مؤرخو البدع المسلمين لأنهم استغلوها إلى أبعد الحدود<sup>(٣٥)</sup> – نجد عند الوراق الخلفية العقلانية والأخلاقية نفسها التي وجدناها عند ابن المقفع. وقد أمكن لکولب أن يتكلم عن «نزع للأسطورة» عن المانوية، برسم الجمهور الإسلامي<sup>(٣٦)</sup> لتقديمها له على أنها إنشاء عقلي لتفسير العالم. من سوء الحظ أننا لا نعلم ما قاله الوراق فيما بعد، عندما انتقل إلى الانتقادات. ويرى کولب أنَّ هذه الانتقادات، التي تثبتها عناوين بعض الكتب، لا بد أن تكون سابقة زمنياً. ويعتقد أنَّ مقولات الوراق، حتى بعد أن نقلها كتاب آخرون، تتجاوز مرحلة تاريخ الأديان لترقى إلى مصاف بيان اعتقاد حقيقي، ولكن مع الحفاظ على السرية التامة لأنَّ المانويين كانوا صاروا يومئذ يعاقبون بالقتل. بيد أننا لو قارنا هذه النصوص بتلك التي تتكلم عن المسيحية لوجدنا أنَّ مثل هذا الاستنتاج ليس ضرورياً، لأنَّ الوراق كان يعرف كيف يجمع بين العرض الرائع والنقد الصارم. إنه فقط التباهي القائم بين نوعية معلوماته وطبيعة معاصريه، وهو ما يمكن أن يخدعنا، تماماً كما حصل في عصر الوراق طبقاً لما قاله الشريف المرتضى.

وتتمتع النصوص المتعلقة بالمسيحية بميزتين: فقد حُفظت بشكل أوسع بكثير، وحُفظت على الأخص بشطريها المتكملين: العرض والسجال<sup>(٣٧)</sup>، مما ينمّ عن

(٣٥) انظر ج. موتو: *المفكرون المسلمين والديانات الإيرانية*. مرجع مذكور سابقاً.

(٣٦) «Er entmythologisierte»...«Anpassung». مرجع مذكور سابقاً، ص ٩١.

(٣٧) نشر النص وترجمته ا. بلاطي: «عقيدة النصارى حسب أبي عيسى الوراق، في كتابه حول الثالوث»، مجلة MIDEO، العدد ٢٠، ١٩٩١، ص ٧ - ٣٠. ونشر وترجم د. توماس هذا العرض والجزء الأول من دحض فكرة الثالوث في كتابه... *Anti-Christian Polemic*, وهو مذكور سابقاً. أما الجزء الت כדי الثاني (حول التجسد) فموجود في دحض يحيى بن عدي: «في التجسد»، ونشره ا. بلاطي في سلسلة C.S.C.O، ٤٩٠ (الترجمة، لوفان، ١٩٨٧).

مزايا الكاتب الذي خاض في هذين المجالين، ومما يجعلنا نفترض بالتالي أنه دلل على المزايا نفسها في نقهـة للثـوثـوية.

إنـّ نصــ ما قالــه عنــ المسيحــية لاــ يــفترــض أــن يكونــ قد تــجاــوزــ المقــاطــعــ الــخــمــســةــ عشرــ التيــ حــفــظــتهاــ لــنــاــ الاــســتــشــهــادــاتــ التــيــ أــورــدــهــاــ يــحــيــيــ بــنــ عــدــيــ،ــ لأنــ الــوــرــاقــ نــفــســهــ يــعــتــبــرــ نــصــهــ ذــاكــ منــ «ــالــجــوــامــعــ»ــ<sup>(٣٨)</sup>ــ.ــ وــهــوــ نــصــ جــامــعــ أــيــضاــ لــأــنــ يــرــكــزــ عــلــىــ عــقــيــدــتــيــ «ــالــثــالــوــثــ»ــ (ــالــفــقــرــةــ ١ــ -ــ ٨ــ)ــ وــ«ــالتــجــســدــ»ــ (ــالــفــقــرــةــ ١٢ــ -ــ ٩ــ)ــ الــخــلــافــيــتــيــنــ،ــ وــيــضــيــفــ إــلــيــهــمــ مــلاــحــظــةــ مــنــهــجــيــةــ (ــجــزــءــ مــنــ الفــقــرــةــ ١٢ــ)ــ وــشــرــحــاــ مــقــتــضــيــاــ لــتــشــكــلــ الــكــنــائــســ الــمــخــتــلــفــةــ اــنــطــلــاقــاــ مــنــ تــبــاــيــنــ رــدــوــدــ الــأــفــعــالــ عــلــىــ الــأــزــمــةــ الــأــرــيــوــســيــةــ<sup>(٣٩)</sup>ــ،ــ كــمــ يــعــرــضــ أــيــضاــ نــتــائــجــ جــمــلــةــ مــاــ كــتــبــ عــنــ مــســأــلــةــ صــلــبــ الــمــســيــحــ<sup>(٤٥)</sup>ــ.

لمــ يــذــكــرــ لــنــاــ يــحــيــيــ بــنــ عــدــيــ عــنــوــانــ الــكــتــابــ،ــ وــإــنــمــاــ الــذــيــ ذــكــرــهــ هوــ الــمــفــهــرــســ اــبــنــ النــديــمــ:ــ «ــكــتــابــ الرــدــ عــلــىــ الــفــرــقــ الــثــلــاثــ مــنــ النــصــارــىــ»ــ.ــ وــفــيهــ يــعــرــضــ الــوــرــاقــ بــإــســهــابــ وــجــهــاتــ نــظــرــ كــلــ مــنــ الــيــعــاــبــةــ وــالــنــســاطــرــةــ وــالــمــلــكــيــيــنــ،ــ وــيــذــكــرــ النــقــاطــ الــمــشــتــرــكــةــ بــيــنــهــمــ وــنــقــاطــ الــاــخــتــلــافــ كــذــلــكــ.ــ وــقــدــ أــتــيــ بــالــعــرــضــ دــقــيــقاــ مــوــرــداــ لــلــمــفــرــدــاتــ الــتــقــنــيــةــ بــكــلــ فــتــةــ.ــ وــقــدــ يــنــوــهــ الــوــرــاقــ بــوــجــودــ مــتــغــيــرــاتــ فــيــ الــآــرــاءــ دــاخــلــ الــكــنــيــســ الــواــحــدــةــ،ــ وــلــكــنــ يــجــيلــ -ــ بــالــنــســبــةــ لــلــحــالــاتــ التــفــصــيــلــيــةــ -ــ إــلــىــ التــقــدــيمــ الــذــيــ قــامــ بــهــ فــيــ كــتــابــ «ــالــمــقــالــاتــ»ــ.ــ وــهــكــذــاــ يــمــيــيــزــ تــمــيــيــزــ صــرــيــحــاــ بــيــنــ مــاــ يــتــصــلــ فــقــطــ بــتــارــيــخــ الــأــدــيــاــنــ (ــأــســمــاءــ وــأــلــقــابــ الــمــجــمــوعــاتــ الــأــقــلــوــيــةــ الــمــخــتــلــفــةــ)ــ،ــ «ــالــأــســبــابــ الــتــيــ دــفــعــتــ إــلــىــ الــانــقــاســمــ الــذــيــ يــفــصــلــ بــيــنــ هــذــهــ الــطــوــافــ،ــ بــالــإــضــافــةــ إــلــىــ الــبــرــاهــيــنــ الــتــيـ~ يــقــدــمــهــاــ كــلــ فــرــيقــ لــإــثــبــاتــ مــاــ يــؤــكــدــهــ»ــ<sup>(٣٩)</sup>ــ،ــ وــبــيــنــ مــاــ يــتــصــلــ بــالــوــاقــعــةــ الــدــيــنــيــ بــحــدــ ذاتــهاــ.ــ وــلــاــ يــرــتــبــطــ الــجــانــبــ النــقــدــيــ إــلــاــ بــهــذــاــ الــمــلــمــحــ الــأــخــيرــ،ــ إــذــ يــعــالــجــهــ بــجــدــيــةــ فــائــقــةــ،ــ وــيــدــخــلــ عــنــدــ الــضــرــورــةــ -ــ عــلــاــوــةــ عــلــىــ الــمــذاــهــبــ الــرــســمــيــةــ -ــ تــأــوــيــلــاتــ فــرــدــيــةــ لــمــ يــتــمــكــنــ مــنــ ذــكــرــهــ فــيــ الــعــرــضــ الــعــامــ.ــ وــنــلــحــظــ لــدــيــ الــوــرــاقــ اــحــتــرــاماــ مــقــصــوــدــاــ وــاضــحــاــ لــكــلــ مــاــ يــســوــقــهــ بــغــيــةــ مــعــارــضــتــهــ،ــ وــحــرــصــاــ عــلــىــ مــوــاجــهــهــ أــفــكــارــ خــصــوــمــهــ كــمــاــ هــيــ دــوــنــ أــنــ «ــيــعــالــجــهــ»ــ مــســبــقاــ لــيــســهــلــ عــلــىــ نــفــســهــ الــمــهــمــةــ.

فيــ هــذــاــ الصــدــدــ،ــ تــبــقــيــ الثــغــرــةــ الــوــحــيــدــةــ -ــ دــوــنــ التــخــفــيــفــ مــنــ فــدــاحــتــهــ -ــ هيــ تقــســيــمــهــ

(٣٨) نــشــرــهــ تــوــمــاــســ،ــ الــمــقــطــعــ ١٥ــ،ــ صــ ٧٦ــ.

(٣٩) تــرــجــمــةــ بــلــاتــيــ،ــ الــمــقــطــعــ ١٢ــ.

للمذاهب الحية إلى أطروحتات منطقية. وصحيح أن هذا كان يقتضيه النوع الأدبي الخاص الذي يمثله التاريخ للبدع والذي لا يمكن اعتبار الوراق مسؤولاً عنه؛ ولكن النتيجة هي أنه يمثل تفكيراً أو حساسية خاصة. وهذا هو أصل الهنات الأساسية للجانب النقدي في عمله.

إن ذلك التقسيم متين البناء، ويقتيد بمبدأ التناظر: فقد الثالوث يبدأ بتحليل المعتقدات الخاصة بكل كنيسة، ثم ينتقل إلى مسائل أكثر عمومية، ويتوقف أخيراً عند عدد من النقاط الجزئية، بينما يتصدى نقد التجسد فوراً للمسائل العامة، ثم ينتقل إلى دحض كل كنيسة على حدة. وهذا مما يخلق انطباعاً لدى قارئ هذا الكتاب بأنّ هناك حلقة تنغلق على نفسها، ونظامية منهاجية لا يمكن الإفلات منها. ولكنّ هذه النظامية تتجلّى في التفاصيل بخاصة. فالوراق يفحص، بصدق كل أطروحة، جميع التأويلات الممكنة للكلمات، وينظر في جميع التبريرات الذهنية التي طرحت عبر التاريخ. ويذهب به الأمر إلى اقتراح تأويلات يمكن تصورها، ولكنه يُعرف بأنّها لم تَرِد فعلاً<sup>(٤٠)</sup>. وفي القسم المخصص لنقد التجسد يغالي أحياناً في تلك النظامية فيعدد التداخلات المحتملة للمفاهيم، ويعطيها صياغة واضحة. والوراق يستبق هنا نهجاً سيسلكه لاحقاً كلّ من ابن حزم والغزالى في بعض مساجلاتهما، وإن في سياق من التحدي. والأرجح أنّ موقف التحدي هذا هو أصل المسعى السجالي والداعي لكتاب من أمثال «رامون لول» Ramon Lull الذي طبّقه في كتابه «فن الوصول إلى الحقيقة» Ars inveniendi veritatem<sup>(٤١)</sup>، الذي أفضى بدوره إلى ديكارت ومطالبه بتحقيق شامل للقضايا بكل تفاصيلها.

ولمرتين على التوالي يشرح الوراق بنفسه سبب سلوكه هذا النهج الذي يقوم له مقام قانون إيمان حقيقي: يقول: «ولا بدّ في رسم الكلام وتتنزيله منازله من أن نبدأ فيه بذكر الأوجب والأقرب، قاله الخصم أم لم يقله؛ ثمّ يساق إلى آخر ما فيه من واجب مما يُظَنَّ أنّ الخصم يتعلق به، ولا سيما إذا كان الكلام

(٤٠) انظر د. توماس: Anti-Christian Polemic...، مرجع مذكور ص ٩٠، السطر ٥٢-٥١.

(٤١) انظر دومينيك أورفوا: إنعام النظر في الإسلام. المفترضات الإسلامية في «فن» رامون لول، باريس، ١٩٨٠، ص ٢٦٩-٢٧٧.

مخلداً في الكتب، لا محاورة الخصم، لأنّ المعاوراة إنما تكون على قدر ما يلطف به الخصم، والكلام المخلد في الكتب يساق على ما يلزم فيه. فلذلك سقنا الكلام على واجبه، وإن كان فيه تقديم ما لعلهم لا يختارون الإجابة به، وتأخير ما لعلهم يعولون عليه. وكلّ فقد أتت عليه الحجّة وأتى عليه البيان بعون الله ومنه. وليس بيعيد أيضاً أن يشتّد الكلام على بعضهم في بعض الأوقات، فيلجمأ إلى أن يجيب ببعض ما قدمنا ذكره من تلك التفاصيم، متخلصاً أو مدافعاً. فإنه ربّما اشتّد الكلام على بعض من لا ورع له في دينه، أو لا علم له بما يجب له وعليه في مذهبة، فنزل أصله وأجاب بخلاف أوجبة أصحابه، واحتال بكلّ ضرب يقدر عليه، نعم حتى ربّما أجاب بما هو حجّة عليه يظنّ أنه له. ويدور الكلام أحياناً فتتشتّب طرقه بين السائل والمجيب ويُفْيِضان منه في واجب وغير واجب، ويدور صحيحه وغير صحيحه على ألسنتها أو على لسان أحدهما. فنشرح جميع ما توجه المسئلة على سياقته وعلى واجبه أصلح وأحوط على كلّ الوجوه، سلك المسؤول طريق الكلام أو حاد عنه، أنصف فيه أو ظلم، ولا سيما إذا كانت معرفة ذلك مما يحتاج إليه»<sup>(٤٢)</sup>.

إنَّ مَعْظَمَ هَذِهِ الْإِمْكَانَاتِ [الَّتِي أُورِدَنَا هَا]، لَا يَعْبِرُونَ عَنْهَا أَبْدًا؛ وَلَكِنَّا اضطَرَرْنَا إِلَى ذِكْرِ [جَمِيعِ] هَذِهِ الْوِجْهَاتِ، حَرْصًا عَلَى الإِحْاطَةِ، أَكَانَ لِصَالِحِهِمْ أَمْ لَا بِكُلِّ مَا قَيلَ، وَحَرْصًا عَلَى شُرْحِ مَا رُوِيَ وَعَلَى مَضْمُونِهِ. وَشَئِنَا أَيْضًا لَا يَتَمَكَّنُ أَحَدٌ مِنْهُمْ أَنْ يَتَشَبَّثَ بِشَيْءٍ مَا، عَنْدَمَا يَشْتَدُ هَذَا الْإِثْبَاتُ عَلَيْهِ دُونَ أَنْ يَجُدُّ الْحَقِيقَةُ الَّتِي تَحُولُ دُونَ تَشْبِهِ. إِنَّ تَنَاوُلَ الْعَرْضِ جَمِيعَ الْجَوَابَاتِ الَّتِي يَحْتَوِيهَا، فَهَذَا أَنْفَعُ وَيُصَبِّبُ الْهَدْفَ حَقًّا، وَتَزَادُ الْبَدَاهَةُ، وَيُحَسِّمُ كُلَّ تَرَدُّدٍ فِي الْابْتِعَادِ عَنْ قَوَاعِدِ الْجَدْلِ وَعَنْ طَرْقِ الْإِثْبَاتِ الْقَوِيمَةِ»<sup>(٤٣)</sup>.

نرى هنا كم أنّ مقتضى الإحاطة الشاملة بجميع التفاصيل رئيسي في نظر الوراق. بل ذهب به الأمر إلى حد التنويه بأنّ آخرين غيره قد يستطيعون استخلاص

<sup>٤٢</sup> (Anti-Christian Polemic...، مرجع مذكور، ص ٩٠، السطر ٩٦-٩٨).

(٤٣) أبو عيسى الوراق ويحيى بن عدي: في التجسد (بالفرنسية)، مرجع مذكور، ص ٦٦ p./ar ٥٥ - ٥٦ ، ترجمة بلاتي (من سوء الحظ أتني لم أجد النص المذكور في ص ٦٦ ، فترجمت بلغة معاصرة. المترجم).

استنتاجات جديدة مما عرضه. قال: «ولولا كراهة الإطالة لبسطنا هذا الكلام أكثر من هذا البسط وفرّعنا أكثر من هذا التفريع؛ فإن ذلك سهل ممكّن فيه. على أنا قد فتحنا باب ذلك ورسمنا فيه رسمًا يسهل على من أراد بسطه وتفريعه والزيادة فيه ما أراد من ذلك، إن شاء الله تعالى»<sup>(٤٤)</sup>.

إنّ هذا الحرص على الإحاطة الشاملة وتناول المسائل من جميع جوانبها هو ما يميّز الوراق عن باقي المتكلمين الذين يردون على كل نقطة بأختها. ومن المسلم به عموماً أنّ هذه الخاصية ناجمة إما عن تأثير الفلسفة، ولا سيما منطقية الكندي الذي جابه هو أيضاً المسيحي (انظر A. Abel)، وإما عن إرادة مشتركة في الوقوف على مستوى غير طائفي (د. توماس). وبالفعل، لا يحيلنا الوراق إلا إلى قواعد منطقية يعتبرها قواعد كونية، وعلى كل حال يقبل بها النصارى. ولا يستشهد لا بالأنجيل ولا بالقرآن (خلا مرة واحدة). وهذه النقطة مهمة لأنّ المساجلات في ذلك الوقت تأثرت كثيراً بمقولتين قرآنيتين: من جهة أولى الأولوية المُعطاة في مسألة يسوع كابن الله، وقد تجاوز الوراق هذه الأولوية ليكون - على الأرجح - أول من عالج العقديتين الأساسيةين الآخريين: الثالوث والتجميد. ومن جهة أخرى الرؤية الإسلامية القائلة بأنّ جميع الأديان متماثلة، ولكن ما يفصل بينها هو فقط نقلها السيء، جميعها ما عدا ديناً واحداً، حتى لقد خلص بعض المتكلمين، من أمثال أبي علي الجبائي، إلى أنها جميعها يمكن أن تخضع للمعيار نفسه. وحول هذه النقطة، كان الوراق هو أول من سعى إلى دراسة كل دين على حدة، مستخدماً قدر الإمكان معايير حيادية.

ولكن، في الوقت نفسه، بقيت الخلفية الإسلامية ملحوظة جداً عنده. فمنطقيته هي منطقية حسية، إذ تعني فيها الكلمة بالضرورة شيئاً. فكما أنّ المتكلمين ينظرون في القرآن ويزرون، بخاصة في الآيات التي تتكلم عن ماهية الله، أنها مقولات قابلة للتحليل حسب القواعد الدقيقة للنحو العربي، كذلك ينظر الوراق إلى النصوص النصرانية بحيث لا يتم الخلط فيها بين الصفة والعلاقة (الآب/الابن)، ولكن ينظر إليها تلقائياً على أنها «صفة» في اللغة تعود إلى موصوف واحد. بل أبرز د. توماس

(٤٤) Anti-Christian Polemic... ، مرجع مذكور، ص ١٦٠.

مقاطع حاول فيها الوراق جاهداً أن يستعمل لغة محاوريه ذاتها، ولكنه انقاد فاستبدل المفردات النصرانية بمفردات المتكلمين<sup>(٤٥)</sup>.

بيد أن هذه الانحدادات الداخلية أمكن لها أن تؤدي إلى نتائج إيجابية خارجياً. فقد أوضح أ. بلاطي كم أن توجس الوراق من «انهيار الكلمات التي لا يناظرها شيء في الواقع والتي لا يبقى منها شيء بعد التمحيق»<sup>(٤٦)</sup> هو ما دفع شخصاً مثل يحيى بن عدي إلى أن يبذل جهداً كبيراً في توضيح المفاهيم<sup>(٤٧)</sup>. وبصدق بعض النقاط نراه يقلب منطقية الوراق عليه. فيما يتعلق بعقيدة الثالوث مثلاً يبيّن ابن عدي أن الموضوع نفسه يمكن أن يكون واحداً أو متعدداً حسب الروايا التي نظر منها إليه. وفيما يتعلق بعقيدة التجسد يبيّن أنه لا يمكن القول بوجود تناقض في شخص المسيح إلا في شروط عدة: وحدانية الموضوع، أو وحدانية الشكل إن كانت هناك أشكال عديدة، أو الجزء إن كان مركباً، الخ. وبصدق نقاط أخرى، يطعن في هذه المنطقية بذاتها: وهكذا فإن التجسد لا يمكن أن يُفهم بشكل سكوني، بل على أنه «صار إنساناً»؛ وعليه فإنه يجد استخدام المقارنة – وهذا ما أثار استنكار خصوم آخرين من أمثال النصراني أبي الحسين المصري – ويؤكد أن الإيمان لا يمكن البرهان عليه، وإنما يمكن الوصول إليه بطرق أخرى، ولا سيما المعجزة، مما أثار حفيظة النسطوري أبي الفرج بن الطيب. ومن الواضح على كل حال، من خلال تنوع الحلول المقترحة، أن ابن عدي تطور تحت تأثير تلك الاعتراضات التي أخذها جميعها على محمل الجد.

إن أ. بلاطي، كرجل دين، لا يتردد في أن يقدم تلك المواجهة كمثال يحتذى في عصمنا. فهو يرى أن نقد الوراق يضع نفسه على «مستوى من النقاش نادراً ما يُرتفق إلىه، مستوى يفضي في النصوص إلى مسائل أساسية حبذا لو طرحتها في ندوتنا

(٤٥) المرجع السابق، ص ٦٣ : وفيه خلط بين «الجوهرية» (substantialité) والجوهر (substance).

(٤٦) «في التجسد»، مرجع مذكور، ص ٤٦ . وترجم بلاطي هذا النص بشيء من التصرف.

(٤٧) انظر أ. بلاطي: يحيى بن عدي، لاهوتى مسيحي وفيلسوف عربى (بالفرنسية)، لوفان، ١٩٨٣ ، ص ٧٦-١٣٢؛ انظر أيضاً مقالته: «اعتراضات أبي عيسى الوراق حول التجسد وإجابات يحيى بن عدي»، في مجلة Quaderni di Studi Arabi، العدد ٥ - ٦ ، ١٩٨٧ - ١٩٨٨ ، ص ٦٦١ - ٦٦٦ .

ونقاشاتنا. إنّ مجرد التذكير بشتى الفصول التي تؤلف رسالته حول التجسد من شأنه أن يحمينا من بعض التصورات المفرطة في سهولتها حول الفعل الإلهي، أتعلّق ذلك بالكلمة المنزلة أم باتحاد التجلي الإلهي...»<sup>(٤٨)</sup>.

والأجدر بالتنويه أيضاً أن ذلك المطلب النقيدي يطبقه الوراق على الإسلام نفسه. وهنا لا بدّ من الإشارة إلى وجود تغيير جوهري: فلئن استطعنا أن نجد في الشذرات المحفوظة نواة لتطبيق نقد منهجي، على غرار النقد الموجه للنصرانية، فإنها تشف أيضاً عن صعوبات في التزام النهج نفسه عند الكلام عن الحج، أو عن تحدي النبي لليهود لتطبيق حكم الله، أو عن الصفة الأدبية للقرآن، الخ. وبوسعنا أن نتساءل إن كان الحفاظ على النصوص في حالة من التشظي المفرط هو السبب في تغيير النبرة هذا، أم أنّ الوراق استهدف من وراء ذلك إعادة الإسلام إلى صعيد عقلي بتخلصه من العناصر التقليدية والشعائرية والنفسية والاجتماعية، الخ. وكأنه بذلك يقاتل على جبهتين: ضدّ خصوم الإسلام الخارجيين، ولكن كذلك ضد كل شكل تقليدي قد يتراهى له كخصم من الداخل، مما أفسح في المجال لأن تُلتصق به تهم الزندقة.

لنعد أولاً إلى جوهر هذه الانتقادات الجزئية<sup>(٤٩)</sup>. يُقال إنّ الوراق قد استنكر الطابع المُعادي للطبيعة في مناسك الحج. يؤكّد ج. فان إس، في هذا الصدد، أنّ الوراق لم يهاجم شعائر الصلوات والصيام مع أنها هي أيضاً لاعقلانية، ثم إنّ للحج جذوره في التراث العربي في حين أنّ الوراق كتب ما كتب في بيئة

(٤٨) أ. بلاطي: اعترافات...، مرجع مذكور، ص ٦٦١-٦٦٢. ويتوقف بلاطي بخاصة عند نقد الوراق لكلمة «وتجلّى». ويلتقي الكاتب المسلم مع تساءل الكاتب النصراني الذي اقترح، في جملة ما اقترح، تأويلاً يقول: إنَّ «الكلمة» أظهر في الجسم الإنساني «تدبيراً» للدلالة على حكمته وقدرته. ولكن كل جسم، في نظره، يُظهر تدبيراً إليها بدرجة ما.

(٤٩) لا أفضل هنا مجمل البراهين المنسوبة إلى الوراق، لأنَّ معظمها قد استعادها ابن الريوندي، من جهة، وسندرسها عندما نصل إليه. ومن جهة أخرى ليس من المؤكد أنها كلها من الوراق ولو كانت مشكلة نسب هذه الأطروحة إلى هذا الزنديق أو ذاك مسألة في غاية التعقيد. حول العلاقات الملتبسة بين الوراق وابن الريوندي، انظر د. توماس: *Anti-Christian Polemic*، ص ١٩-٢٠ و ٢٣-٢٥ وما يليها.

إيرانية<sup>(٥٠)</sup>). ويُقال أيضًا إنه هاجم الحجج التقليدية التي تعترف لمحمد بصفة النبي : ١) فتحديه لليهود بخصوص حكم الله في التوراة لا يختلف في جوهره عن تبجّح منجم من المنجمين يدّعي كشف الطالع ، وعلى كل حال كان بوسع محمد أن يستمر بالشك في صدقهم مهما كان ردّهم . يُضاف إلى ذلك أنَّ الخصوم هم من أتباع موسى وعيسي ، ولم يلتجأوا قط إلى هذا النوع من الحجج . ٢) التأكيد على أنَّ محمداً «أمِي» ، يدلّ على أنه لم يستطع أن يعرف أخبار الأنبياء الأولين إلَّا عن طريق الوحي ، وهذا يعني أنَّ القرآن نفسه يدعو إلى التتحقق من هذا عند «أهل الذكر». ٣) صحيح أنَّ القرآن هو بمثابة برهان على مواهب بلاغية رائعة ، ولكنه لا يتتجاوز ما نعرفه مثلاً عن أقوال القاضي أكثم بن صيفي في العصر الجاهلي . وهكذا فإنَّ تحدي محمد يفقد قدرًا من قوته على الإقناع : فلأنَّ الحرب كانت مستمرة ، فقد كان المكيون منهمكين في أمور أخرى تشغّلهم عن المناقضة الأدبية ، أو أننا نستطيع الافتراض بأنهم لم يرغّبوا في تملك المعرفة . ٤) قد لا تكون المعجزات بعامة سوى دليل على هامش جهلنا بالقوانين الطبيعية : فالشخص الذي لا يعرف خواص المعنطيس قد يظن أنَّ قدرته على جذب الحديد دليل نبوة وعندئذ لا يكون النبي إلَّا كاسفًا «لطلاسم» جديدة . ٥) إنْ تكن الملائكة قدّمت معونتها كما ذكر في تعليل انتصار من الانتصارات ، فلماذا تقاعست في هزيمة من الهزائم (وهذه ملاحظة تذكّر بملحوظة مماثلة لابن المقفع)<sup>(٥١)</sup>? ٦) إنَّ سلاسل ناقلي الحديث ليست ضمانة كافية لأنَّ المشكلة هي مشكلة شهود الحدث أنفسهم ، إذ كانوا بالتأكيد عدداً قليلاً<sup>(٥٢)</sup> .

نظراً إلى هذه التهجمات على نبوة محمد ، يميل المرء للعودة إلى التعليل الذي اقترحه المعتزلي عبد الجبار إذ قال : إنَّ تشيع الوراق هو الذي دفعه إلى مهاجمة النبوة ، بحيث يُبرر تعاليم الأئمة<sup>(٥٣)</sup>. ولكن هناك وقائع عديدة تعارض هذا التأويل : أولها أنَّ الشيعة هاجمت الوراق ، وأنَّ كتابه «كتاب الغريب المشرقي» ، الذي اتخذه

(٥٠) انظر ج . فان إس : «ابن الريوندي أو صُنْع الصورة» (بالإنكليزية) ، مجلة الأبحاث ، العدد ٢٧ ، ١٩٧٨-١٩٧٩ ، ص ١٨ .

(٥١) المرجع نفسه ، ص ١٩ - ٢٠ ، انظر أيضًا د . توماس *Anti-Christian Polemic* ، مرجع مذكور ، ص ٢٦ .

(٥٢) عبد الجبار : كتاب ثبيت دلائل النبوة ، نشره ع . ك . عثمان ، بيروت ، ١٩٦٦ ، ص ٣٧١ .

عبد الجبار مصدرًا للمعلماته، تعرض لدحضه قام به أبو محمد التوبختي، وهو من أكابر الشيعة. وثانيها أن انتقاد الوراق يشمل النبوة بمجملها، كما سنرى لاحقًا، وبالتالي قد يطال حتى تأويل الأئمة للنبوة. وثالثها أنه يتعمّن الإشارة إلى أن العبارات ذات الصبغة الشتوية، المتعلقة إما بالدم المسفوك، بما فيها الدم الذي سفكه علي، وإما بـ«ظلم» الله، إن لم ثبت انحرافاً كاملاً للوراق في المانوية، فإنها تميّزه على الأقل عن الموقف الرافضي الذي حاول ابن الجبار ربطه به، أي ذلك الموقف الذي لا يعترف بالخلفاء الثلاثة الأوائل. أخيراً ركز الوراق المفكر على مسألة ضعف الشهادات وأعطى الأولوية للشهادات الجماعية، وقد ذهب به الأمر إلى حد رفض الدعوى القرآنية عن عدم صلب المسيح، ليتبين شهادة اليهود والنصارى معاً<sup>(٥٣)</sup>. كل هذا يأخذ سمة العقلانية بالأحرى.

ولكن العقلانية لها منحدران. فمن جهة تثق بالقوى الخاصة بالعقل. وقد حافظت الاستشهادات التي أوردها عدد من الكتاب الآخرين على هذه السمة، رغم تبعثرها. وهكذا نوّه الوراق بأن الإنسان عرف رصد النجوم معتمداً على قواه وحدها؛ وأن الأطفال يستطيعون تعلم لغة آبائهم في سلسلة لا تقطع ولا تتدخل فيها النبوة؛ وأن هذه النبوة إن كانت ضرورية لتعلم اللغة، كما أكد على ذلك العديد من المتكلمين فإنها لا بد أن تكون ضرورية أيضاً لممارسة بعض النشاطات الأخرى، كتعلم العزف على آلة موسيقية مثلاً<sup>(٥٤)</sup>. يضاف إلى ذلك أن العقلانية تقتضي الالتزام بنهج واحد دون البحث عن مخرج يكمن في الشواهد المتعددة التي يتم اختيارها حسب الظروف. ومع أن شهادة الماتريدي مقتضبة، إلا أنها واضحة، إذ قال: «إنَّ الرسُلَّ لو جاؤوا إِلَى التَّمْسِكِ بِحُجَّ الْعُقُولِ فَهُمْ مُنْتَهٰ، وَإِنْ جاؤُوا إِلَى خَلْفِهَا فَقَدْ جَعَلُوهُ اللَّهُ حَجَّاً، لَمْ يَجِزْ لِغَيْرِ إِلَّا بِالتَّغْيِيرِ، وَفِي ذَلِكَ زُوالُ الْخُطَابِ»<sup>(٥٥)</sup>. إن إرادة احترام قواعد الخطاب هذه تتلاقي حالاً مع الطريقة المتبعة في دحض النصرانية. فهل قدم الوراق تحليلًا جديلاً مفصلاً للعقائد الإسلامية؟ لا نملك إلا فقرتين حفظهما لنا التوحيدى عن كتاب «المشرقي» يمكن أن تندرجها في هذا

(٥٣) انظر د. توماس Anti-Christian Polemic ، مرجع سابق، ص ٢٨-٢٩.

(٥٤) انظر ج. فان إس: ابن الريوندي . . . ، مرجع مذكور، ص ٢٦.

(٥٥) الماتريدي: كتاب التوحيد، نشره ف. خليف، بيروت، ١٩٧٠، ص ٢٠٠.

السياق . قال : «إنَّ الْأَمْرَ بِمَا يَعْلَمُ أَنَّ الْمَأْمُورَ لَا يَفْعَلُهُ سُفِيهٌ ، وَقَدْ عَلِمَ مِنَ الْكُفَّارِ أَنَّهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ، فَلِيُسَمِّيُ الْأَمْرَهُمْ بِالإِيمَانِ وَجَهَ مِنَ الْحُكْمَةِ [ . . . ] . الْمَعَاقِبُ الَّذِي لَا يَسْتَصْلِحُ بِعَقُوبَتِهِ مِنْ عَاقِبَهُ ، وَلَا يَسْتَصْلِحُ بِهِ غَيْرُهُ ، وَلَا يُشْفِي غَيْظَهُ بِعَقُوبَتِهِ جَائِرٌ ، لِأَنَّهُ قَدْ وَضَعَ الْعَقُوبَةَ فِي غَيْرِ مَوْضِعِهَا . لِأَنَّ اللَّهَ لَا يَسْتَصْلِحُ أَهْلَ النَّارِ وَلَا غَيْرَهُمْ ، وَلَا يُشْفِي غَيْظَهُ بِعَقُوبَتِهِمْ ، فَلِيُسَمِّي الْعَقُوبَةَ وَجَهَ مِنَ الْحُكْمَةِ »<sup>(٥٦)</sup> .

بِمَقَارَنَةِ هَاتِينِ الْفَقَرَتَيْنِ مَعَ شَهَادَاتِ أُخْرَى نَحْصُلُ عَلَى التَّرْسِيمَةِ التَّالِيَةِ : ١) إِنَّ الْمَعَايِيرَ الْإِسْلَامِيَّةَ لِلصَّحَّةِ تَنْقُلُبُ عَلَى نَفْسِهَا . فَالْتَّحْقِيقُ مِنْ هُوَيَّةِ كُلِّ عَضُوٍّ مِنْ سَلْسَلَةِ ضَامِنِيِّ الْوَاقِعَةِ النَّبُوَيَّةِ لَا يَعْنِي شَيْئًا ، لِأَنَّ هَذِهِ السَّلْسَلَةُ لَا تَحِيلُ فِي مَجْمِلِهَا إِلَى شَاهِدٍ أَوْلَى لَا يَخْضُعُ لِلْمَراقبَةِ . ٢) إِنَّ النَّصَّ الْمَنْزَلُ لَا يَتَنَاقَلُ إِلَّا بِالْاسْتِنَادِ إِلَى سُلْطَةِ شَخْصٍ وَاحِدٍ . ٣) إِنَّ هَذِهِ الْآيَاتِ الدَّالَّةِ عَلَى صِدْقِ هَذَا الشَّخْصِ لَيْسَ حَاسِمَةً وَقَدْ تَكُونُ مَحْضَ ظَواهِرَ طَبَيعَةً جَرَى تَفْسِيرُهَا خَطُّا عَلَى أَنَّهَا عَجَابِيَّةً . ٤) الْمَقِيَاسُ الْفَيِصلُ هُوَ التَّوَافُقُ مَعَ الْعُقْلِ . ٥) وَلَكِنْ يَجُبُ التَّعَامِلُ مَعَ الْبَرَاهِينِ الْعُقْلِيَّةِ بِحُذرٍ ، وَيَعْتَيِّنُ أَوْلَى إِجْرَاءَ فَحْصٍ شَامِلٍ .

إِلَمْ أَدَّتْ هَذِهِ التَّرْسِيمَةُ؟ بِالْتَّأكِيدِ إِنَّهَا لَمْ تَؤْدِ إِلَى شَكِّيَّةِ مُعَمَّمَةٍ . فِي الْإِضَافَةِ إِلَى عَدَمِ وَجْدَ شَهَادَةٍ وَاحِدَةٍ تَشِيرُ إِلَيْهَا ، فَإِنَّ هَنَاكَ مَأْثُورًا شَعْبِيًّا يَصُورُ الْوَرَاقَ وَهُوَ يَدْعُونَ آرَاءً وَاحِدَةً مِنْ أَبْتَاعِ «الْسَّفِسَطَائِيَّةِ» كَانَ نَفَى كُلِّ شَكْلٍ مِنْ أَشْكَالِ الْحَقِيقَةِ أَوْ الْيَقِينِ ، مُسْتَخدِمًا الْإِسْتِدَلَالَ الْبَسِطَيَّ التَّالِيِّ : قَدْ أَحَدُهُمْ مُمْتَنِيًّا ظَهَرَ بِغُلْتَهُ ، فَطَرَدَهَا ، وَعِنْدَمَا طَالَبَ بِهَا صَاحِبَهَا ، سَأَلَهُ هَذَا الشَّخْصُ إِنْ كَانَ مَتَّأْكِدًا مِنْ قَدْوَمِهِ مُمْتَنِيًّا إِيَّاهَا ، وَأَجْبَرَهُ فِي النَّهَايَةِ عَلَى الاعْتِرَافِ بِأَنَّ هَنَاكَ أَشْيَاءً مُؤْكِدَةً وَثَابَتَةً ، وَبِخَاصَّةً فَكْرَةُ الْحَقِيقَةِ بِالذَّاتِ<sup>(٥٧)</sup> . بَوَسَعْنَا أَيْضًا ، عَلَى الْأَرْجَحِ ، أَنْ نَنْفِي صَدُورِ إِنْكَارِ مِنْ جَانِبِهِ الْمَوَاقِعَةِ الْدِينِيَّةِ بِمَا هِيَ كَذَلِكَ . هَنَاكَ مَقْطَعٌ طَوِيلٌ مِنْ كِتَابِهِ عَنِ الْبَدْعِ - وَمَدَارِ الْكَلَامِ فِيهِ عَنِ الدَّهْرِيَّةِ - حَفَظَهُ لَنَا أَحَدُ كِتَابِ الْمَعْتَزَلَةِ مِنِ الْقَرْنِ السَّادِسِ هـ / الثَّانِي عَشَرَ مـ ، وَيُظَهِّرُ لَنَا الْوَرَاقَ مَهْتَمًّا بِمَقْوِلَاتِ الْدَّهْرِيِّينَ ، وَمُفْصِلًا الْاخْتِلَافَاتِ بَيْنَهُمْ بِعْدِنَقِ ،

(٥٦) أَبُو حِيَانَ التَّوْحِيدِيُّ : كِتَابُ الْإِمَاعِ وَالْمَوَانِسَةِ ، نَشَرَهُ أَحْمَدُ أَمِينُ وَأَحْمَدُ الزَّيْن ، الْقَاهِرَةُ ، الطَّبْعَةُ الثَّانِيَّةُ ، ١٩٣٩-١٩٤٤ ، الْبَابُ الْثَالِثُ ، ص ١٩٢ . وَلَا يَدُوِّي أَنَّ التَّوْحِيدِيَّ مَصْدُومٌ بِهِنْدِهِ الْأَفْكَارِ ، لِأَنَّهُ يَصْنُفُ الْوَرَاقَ بَيْنَ الْمُتَكَلِّمِينَ : «وَكَانَ مِنْ حَدَّاقِ الْمُتَكَلِّمِينَ بِيَغْدَادٍ» .

(٥٧) عَبْدُ الْكَافِيِّ : الْمَوْجَزُ ، مَرْجِعُ مَذْكُورٍ ، الْجَزْءُ الْأَوَّلُ ، ص ٢٨١-٢٨٣ .

ولكن بدون أن يُستشف منها تعاطف خاص أو أن تُستبعد إمكانية تفنيد يأتي لاحقاً<sup>(٥٨)</sup>. بالمقابل فإن المساجلة ضد النصرانية تمت باسم مطلب توحيدي خاص للغاية، ولكنه صريح لا مماراة فيه.

اقتراح ج. فان إس المقاربة بين اعترافات الوراق على الإسلام وبين تصور اللاهوتيين السوريين والمصريين في القرن الخامس هـ/الحادي عشر م لقانون يسري على الشؤون البشرية وحدها دون التصدي لمسائل العبادة<sup>(٥٩)</sup>. ويذهب دافيد توماس إلى أن الوراق إنْ كان درس الأديان، بما فيها الإسلام، بشكل منهجي، فلuki يرى إنْ كانت تشكل نظماً متناسقة قابلة لأن توضع موضع التساؤل المنطقى. وإذا خلص إلى استنتاج سلبي، راح يعارض جميع الأديان «بدين توحيدي عقلاني صرف لا يخضع بذاته لهذه الأديان ولا يأخذ مصداقيته منها، مع أنه يتبلور هو نفسه في مأثورات دينية»<sup>(٦٠)</sup>. وعلى هذا الأساس لا يكون اقترابه من الحلقات الشيعية ناجماً عن تعاطف فعلى مع مذاهبهم، بل لأنّه وجد فيها تسامحاً نسبياً، مما أتاح له أن يخلع صفة نسبية (relativiser) على جميع مأثورات.

مرة أخرى يبقى ما تخفيه الصدور عصي المتناول، وسيبقى على الأرجح تقدير حقيقة الفكر الحميمي للوراق افتراضياً على الدوام، إلا إذا تم العثور ذات يوم على بيان اعتقاد صريح من جانبه يتّسق مع جميع المعطيات المتوفّرة لنا حتى الآن. أما فيما يخصنا نحن، فعلينا أن نتوقف على الأقل عند نقطتين رئيسيتين:

#### ١) النهج الذي انفرد الوراق بانتهاجه على مراحلتين:

- أولاًً الاعترافات الجزئية الهدافـة إلى منع العنصر التقليدي من التغلب على التماسك الداخلي للمذهب. وهي اعترافات معروفة بخاصة حول الإسلام، ولكننا رأينا أيضاً ما أبداه الوراق من اغتياظ في معرض كلامه عن المسيحية عندما لاحظ التقلبات في عرض المعتقدات، ومحاولات هذا أو ذاك لإيجاد المخارج، وانفلات

(٥٨) انظر ج. ماك ديرموت: «أبو عيسى الوراق ورأيه في الدهرية» (مقالة بالإنكليزية)، مجلة Mélanges de l'Université Saint-Joseph، L، العدد ١، ١٩٨٤، ص ٣٨٧-٤٠٢.

(٥٩) ج. فان إس: ابن الريوندي...، مرجع مذكور ص ٦١.

(٦٠) د. توماس: Anti-Christian Polemic...، مرجع مذكور، ص ٦١.

الأقوال في المناظرات الشفوية، الخ. ويکاد هذا الملمح يدخل في باب «أسباب الانضواء تحت هذا المعتقد أو ذاك»، كما نظرنا فيه أعلاه. وبدون أن يصنف الوراق هذه الأسباب مبدئياً، فإنه يستبعد فعلياً أشكال الانضواء الناجم عن العادة أو عن إكراه الوسط الاجتماعي، الخ، كما يستبعد الدوافع الفائقة الطبيعة. ولكن لا تدور له في بال الإشكالية «البسكلالية» كما أثارها حنين بن إسحق، بل يصطف بشكل كامل إلى جانب «إله الفلسفه».

- ولكن هذا الاقتصر على الاعتراضات الجزئية يتأدى مع ذلك إلى نتيجة إيجابية، وهي تطوير استقصاء منهجي يصل إلى حد الترکيب. ويتألق هذا النوع من الاستقصاء في تحليل الوراق للنصرانية، وهي دين أسرار يثير مسائل تتعلق بالأقانيم والأشخاص والطبيعتين... ولكن هذا الاستقصاء منهجي يمكن أن ينطبق أيضاً على الثنوية بعد أن «تجرّد من أساطيرها»، كما فعل الوراق بصدق. وهو ينطبق أخيراً على الإسلام، وعلى الأقل بقدر ما أنه دين نبوي. ذلك أن النبوة، التي توقف الوراق في المرحلة السابقة عند معالمها العَرَضية، تدرس الآن في ذاتها، سواء من حيث تعارضها مع العقل المتعقل، أو مع المطلب الأخلاقي كما سبق أن طرحته ابن المقفع، أو مع مطلب دفع الإنسان إلى الكمال. مما يعني أننا هنا أمام «دين في حدود العقل فحسب»<sup>(\*)</sup>.

٢) في هذا النهج يبدو أنّ الثنوية تلعب دوراً حاسماً. ففي مواجهة النصرانية وجد الوراق نفسه إزاء عملية عقلنة لها تاريخ عريق يعود إلى سبعة قرون. ومن ثم لم يتوقف إلاّ عند أشكال الشطط في هذه العقلنة كما تراءت له. أما في الإسلام فلم تبدأ العقلنة إلاّ قبل الوراق بمندة قصيرة، وقد اصطدمت فوراً بالموقف «الستيّ»، أي بالفكرة القائلة إنه ينبغي في هذا الدين الأخذ بـ«الستة» في الإيمان وإنه يتعمّن على المرء أن يكتفي بالجانب النفسي من الإيمان (الإيمان بنبي، الإيمان بنص، الإيمان بسلسلة الإسناد...). لقد كان التوحيد «الحسابي» عند الوراق يربطه بالعقيدة الإسلامية، ولكن طريقته في التفكير تعاطفت دون شك مع اللاهوت المعقّل الذي

(\*) الدين في حدود العقل: عنوان كتاب مشهور لكانط. «م»

حظيت النصرانية بالوقت الكافي لتطويره، والذي ستساهم انتقاداته في تمتينه، وهذه سخرية من سخريات التاريخ.

عندما جاءه الوراق الثنوية فإنما جاءه ديناً أسطورياً، كالإسلام التقليدي في نظره. وإذا خلصها من أسطرتها، أفلم يُظهر أنه لا ينبغي على المفكر أن يتوقف بسبب صروف التاريخ، وأنه يستطيع - بالتحليل المكثف - أن يدفع بدين معين إلى مستوى التطور الذي بلغه دين آخر، حتى ولو امتنع أتباع هذا الدين عن مماشاته؟ لقد راهن ابن المفعع على المضمون الأخلاقي للثنوية، لأنها تفسر وجود الألم وتبرئ الإله الخير من كل عسف. ولا يجهل الوراق هذا الجانب، ولكنه يوسع دائرة الرؤية. فالطلعات الإنسانية التي عبرت عنها المانوية بصيغ غرائية تبقى مع ذلك تطلعات عقلانية عميقية. وهو يثبت ذلك بتسليطه الضوء على وجود بنية معينة للأساطير وبنوته عند العلاقات وبنخفيه من حدة الصور. وبالتالي لا يكون بانتقاده الأشكال التقليدية للإسلام، أو على الأقل برفضه إعطاءها أية وظيفة شرعية، وضع التوحيد الإسلامي أمام تحدي التطور بالمثل؟

### ٣) وجه رمزي من وجوه الإسلام

ابن الريوندي (من منتصف القرن الثالث هـ/التاسع م إلى نهايته)

أبو الحسين أحمد بن يحيى بن اسحق الريوندي هو أشهر الملاحدة في تاريخ الإسلام. ومن حيث أنه توجه بخطابه إلى المؤمنين، فلنا أن نعزّز إليه في الوجдан الإسلامي نفس الأهمية التي أولاها المستشرق لويس ماسينيون لعذاب الحلاج الذي كان معاصرًا له تقريبًا. وكثيرون جداً هم الكتاب الذين وقعوا تحت تأثيره، بل نستطيع أن نكتب تاريخاً كاملاً عن المواقف الضميرية التي استشارها. بل هو أصبح في النهاية شخصية أسطورية نوعاً ما - كما يحدث في معظم الحضارات - تُعزى إليها حكايات شتى تجد فيها الحكمة الشعبية متنفساً لها.

على الرغم من وجود مسرد متزايد بمؤلفاته، فإن الشخص يبقى محاطاً بالألغاز<sup>(٦١)</sup>. وكثيراً ما سمي بابن الراوندي، نسبة إلى مدينة راوند قرب أصفهان.

(٦١) انظر عبد الأمير الأعمش: تاريخ ابن الريوندي الملحد، بيروت، ١٩٧٥، واستكمله بمؤلف بجزءين: ابن الريوندي في المراجع العربية الحديثة، بيروت ١٩٧٧-١٩٧٥.

ومنهم من يفضل تسميه بابن الريوندي، نسبة إلى قرية ريوند في خراسان، وهي قرية تبعد عن راوند قرابة ألف كيلومتر! كذلك كان تاريخ ولادته ووفاته موضوع نقاش. فلئن كانت ولادته ما بين ٢٠٥ / ٨٢٠ - ٨٣٠ / ٢١٥ و ٨٦٤ / ٢٥٠ العصر - إلا أن تاريخ وفاته يتراوح نحوً من خمسين عاماً، ما بين ٩١٢ / ٣٠٠ و ٩١٢ . ويرى الباحث المنقب عبد الأمير الأعسم<sup>(٦٢)</sup> أنه يستطيع أن يقدم شيئاً من التسلسل التالي: فالأرجح أنه ولد في ريوند سنة ٢٠٥ - ٨٢١ وعاش في بغداد من ٨٣٩ / ٢٢٥ وحتى ٨٥٩ / ٢٤٥؛ وتتلمذ على يد شيخ صوفي هو أبو حفص عمرو بن مسلم الحداد (المتوفى سنة ٢٥٢ / ٨٦٦)؛ وانتوى إلى المعتزلية التي كانت المدرسة المسيطرة في علم الكلام، ويُجمع الكل على أنه كان إحدى مفاخرها؛ ولكنها غادرتها عندما انقلب الدهر عليها واضطهدتها المتوكل عام ٨٥٢ - ٢٣٧ / ٨٥١ . ولم يكن الأمر لأسباب انتهازية كما تثبت ذلك لائحة أخطاء شيوخ المعتزلة التي أوردها في «فضيحة المعتزلة»، الذي كتبه ردّاً على دفاع الجاحظ عنها في «فضيلة المعتزلة» الذي كتبه ما بين عام ٢٤٠ / ٨٥٤ و ٢٤٥ / ٨٥٩ . يضاف إلى ذلك أنه عندما ترك صديقه الوراق المعتزلة في الفترة نفسها ليتبع طريقاً مستقلاً، انتوى ابن الريوندي إلى الشيعة، وراح يكتب ردّه على شيوخه السابقين من المعتزلة. ويبدو أنه اضطر حينها إلى مغادرة بغداد عام ٨٥٩ - ٢٤٤ / ٨٥٨ والذهاب إلى الأهواز. ويقول الأعسم إنه توفي في الرحمة بعد ذلك بستة.

بالمقابل، ينطلق ج. فان إس من تباين تواريخ وفاة ابن الريوندي ليلحّ على أن الرقم الأول هو فقط تاريخ السنة التي غادر فيها بغداد. أما وفاته الحقيقة فحصلت بعد ذلك بكثير، لأن باقي حياته كملحد لم تكن تعني أحداً. ويقدم فان إس التفسير البارع التالي<sup>(٦٣)</sup>: لأن ابن الريوندي ولد في أقصى الشرق فقد قدم ليستقر في

(٦٢) انظر الأعسم: تاريخ ابن الريوندي الملحد، ص ٢٩-٩.

(٦٣) انظر فان إس، ولا سيما مقالته «الهراطقة والشكاكون في الإسلام» (بالألمانية)، مجلة Bustan، ١٩٦٤، العدد ٢، ص ١٠-١٥؛ وكذلك مقالته عن ابن الريوندي في مجلة الأبحاث، مرجع مذكور، ص ٥-٢٦؛ ومقالته «قراءة استرجاعية لتاريخ المعتزلة» (بالفرنسية)، مجلة الدراسات الإسلامية، السنة ٤٦، العدد ٢، ١٩٧٨، مرجع مذكور، ص ١٦٦.

العاصمة. وفيها تردد إلى مجالس المتكلمين وبرع بسرعة في فن السجال. والحال أنّ هذا الفن كان أكثر شيوعاً بكثير في الشرق (حيث يوجد خصوم كثيرون للإسلام، ولا سيما في صفوف الشوين) منه في قلب العالم الإسلامي حيث كان أهل الفكر يعيشون على وقع أزمات العقيدة القوية. وعندما تعرض ابن الريوندي للشبهة راح يهاجم أولاً شيوخه القدامى. ويرى كتابه «فضيحة المعتزلة» الأخطار المذهبية التي جازف بها ألمع شيوخ مدرسة الاعتزال التي كانت مسيطرة. فرد عليه الخياط في «كتاب الانتصار» الذي كتبه بعيد سنة ٢٦٩/٨٨٢، وفيه صور ابن الريوندي على أنه شخص غاب منذ نحو عشرين سنة. ولكننا نعلم أنّ هناك وجوداً لكتاب كتبه ابن الريوندي بعد عام ٢٧٠/٨٨٣، وهو كتاب «الداعم» الذي ردّ عليه أيضاً الخياط. من المرجح إذن أنّ الكاتبين توفيا في التاريخ نفسه تقريباً، وأنّ ابن الريوندي ترك بغداد في السنة التي يذكرها خصمه لغيبه. ولأنّ ابن الريوندي أقام مدة طويلة في تخوم الشرق، فهذا ما يفسّر وجود رؤيتين متعارضتين عنه: الرؤية البغدادية التي تعتبره مبتدعاً، والرؤبة الشرقية التي تعتبره قويم العقيدة وتتكلم عنه بایجابية. ويخلص فان إس إلى أنّ ابن الريوندي وقع ضحية تصفيه حسابات داخل صفوف المعتزلة. وربما تكون الانتقادات التي وجهها إلى شيوخه البغداديين هي التي عرضته للشبهة في نظر أتباع هذا الفرع من المعتزلة الذين نقوّوا بخيث في كتبه عن اعتراضاته على الإسلام، ولزموا الصمت عن الإجابات التي قدّمها عن هذه الاعتراضات نفسها. ذلك أننا نجد في بعض لوائح أعماله عناوين لكتب بعضها وردوداً عليها بقلم الكاتب نفسه.

في المحصلة يرى فان إس أنّ ابن الريوندي هو أساساً من المتكلمين. ولئن بدت موافقه فضائحية في بغداد، فقد كانت عادلة في أقصى الشرق حيث كان يسود المؤثر المرجئي - الحنفي، وحيث حظيت بتأييد ابن كرّام، الصوفي الخراساني الشهير (توفي عام ٢٥٥/٨٦٩). وعلاقات كاتبنا المعروفة بالصوفية من شأنها أن تؤكد صحة هذا التلاقي. ولكن فان إس يركز من جهة على عيسى بن الهيثم (توفي عام ٢٤٥/٨٥٩)، الذي أصبح زعيماً لمدرسة بغداد سنة ٢٣٦/٨٥٠. يُضاف إلى ذلك أنّ ابن الريوندي كان يدافع عن موقف الشيعة الأساسية، وكان يدعم الإمامية، فتعرض لللوم بسبب ذلك، إلاّ أننا لا نستطيع القول إنّ الشيعة تحتل مكان الصدارة في عمله اللاهوتي.

إذن يتعلّق الموضوع بنزاع نشب بين أوساط فكريّة مختلفة. فقد كان ابن الريوندي مرتبًا بالرّهاد المنتسبين إلى أصول متواضعة والميالين إلى الشيعية، وهم من كانوا يعتبرون بالتالي أنّ التفكير النظري اللاهوتي لا طائل تحته. وبذلك يكون قد أثبت أنّ الفرع المنافس المرتبط بالبورجوازية وبالبلات متصلّف متغطّر. لذلك فعل الفكرة القائلة بأنّ جميع الأدلة متساوية، وهو ما يعرف بالعربية باسم «تكافؤ الأدلة»، وهذه ترجمة حرفية لعبارة «ايسوزثينا تون لوغون» التي استعملها الشّاكّون الإغريق. وعندما عاد ابن الريوندي إلى شرقى المملكة ذاع صيته الذي حجبته عنه العاصمة الواقعة تحت تأثير من أجبروه على الهروب.

إنّ هذا التفسير المعقول تماماً يُتيح إجراء تركيب بين المراجع الأكثر تبايناً وتعارضًا. بيد أنه لم يقنع جميع الناس، مما اضطرّ فان إس نفسه إلى الاعتراف بأنّ ابن الريوندي «كان يكتب بأسلوب عدواني ونزوبي لم يرق للخاصة»<sup>(٦٤)</sup>. ولكن هل تعلق الأمر فقط بالأسلوب؟ فكما تقول س. ستروما: إنّ الشخص الذي يقول ما يقول، وبالفردات التي يستعملها، لا يمكن أن يكون مسلماً قويم العقيدة. هكذا مثلاً يستطيع مؤمن من المؤمنين أن يعبر عن بعض الشكوك، ولكن لا يستطيع أي مسلم أن يطرح على نفسه الأسئلة بصورة مشروعة عندما يصرّح بأنّ الله لا يعرف أن يعذّ على أصابعه، ولا أن يجد لأسئلته أجوبتها، مصوّراً إياه بالتالي كعدو هائج ومتّاظ، لا يعرف إلاّ الموت دواءً للمرض<sup>(٦٥)</sup>.

ولكن لسنا هنا في معرض الإجابة عن مسائل تاريخية حصراً. إنما يدور حديثنا حول الأهمية الفلسفية لابن الريوندي وكتاباته، فكيف نظر إليها؟

لقد أجرى فان إس معارضه بين الفترة التي كان فيها ابن الريوندي متكلّماً، بالمعنى الاحترافي للكلمة، وبين الفترة التي تصرف فيها كمفكّر حرّ. ففي الأولى اقترح حلولاً خاصة لمشاكل متداولة، وهذا ما نقله الأشعري بخاصّة في كتابه «مقالات الإسلاميين». إلاّ أنه، في الثانية، حاول أن يكشف الجانب اللاعقلاني في

(٦٤) ج. فان إس: قراءة استرجاعية...، مرجع مذكور، ص ١٦٦.

(٦٥) انظر س. سترومسا: «الزمرد المُعمّي: كتاب الزمرد لابن الريوندي»، مجلة J.A.O.S ، ١١٤ ، ٢ ، ١٧٩ - ١٧٨ ، ١٩٩٤ .

كل مذهب<sup>(٦٦)</sup>. ولكن هل كانت هذه المعارضة مطلقة؟ لو عدنا فقط إلى ما كتبه الأشعري لوجده لا يذكر ابن الريوندي إلا ليجعله ينطوي بآراء الآخرين أو ليظهره كممثل لفريق بعينه، كما في تعريفه للإيمان بأنه تصديق، وفي هذا سبق للأشعري نفسه. ولكن ابن الريوندي، في نص طويل نوعاً ما، يتكلم باسمه الشخصي، وهذا في معرض تحليله لظاهرة «القتل». ويظهر منه أنه يميّز بوضوح بين السبب (الضررية) وبين «الرد» الذي يُحدّثه السبب في جسم الضحية. فقد تستطيع الروح أن تنتصر في «الرد»، على الأقل لفترة من الزمن، وفي هذه الحالة لا يوجد قتل، مع أنّ الضحية تموت<sup>(٦٧)</sup>. وهذه المسألة، العادمة الأهمية ظاهرياً، تعاود ظهورها بكل نتائجها في تفنيد الخياط. فقد كانت المعتزلة تدافع عن مقوله «التولد». ففي فعل من الأفعال، يخضع الوسيط للقدرة العَرضيَّة للفاعل؛ ولئن انتهت قدرة التأثير مع انتهاء الفعل، فمعنى ذلك أنّ القدرة هي الفاعل الحقيقي للفعل. هنا يعترض ابن الريوندي قائلاً: إذا جرح نابل رجلاً ومات قبله، تفضي هذه النظرية إلى النتيجة العبية التالية: إنّ ميتاً قُتل حياً. ويورد الخياط في ردّه في «كتاب الانتصار» على ابن الريوندي أربعة احتمالات، وأربعة فقط: أن تكون النتيجة من عمل الله، أن تكون من عمل السهم، أن تكون بلا سبب، أو أن تكون من عمل النابل. وللوصول إلى الافتراض الرابع، يُلغى بسرعة السببين الثاني والثالث، ولكن جوهر ردّه يكمن أولاً في الاستقصاء المطول للاحتمال الأول، وفي التنويه طبقاً لتأويله بأنّ طرح ابن الريوندي يعني أنّ فاعلاً يستطيع أن يفعل بدون أن يترك فعله أية نتائج إذا كان الله يريد ذلك. ولا يشاء الخياط أن يرى هنا إلا «تصنعاً للجهل» و«مغالطة»<sup>(٦٨)</sup>، لأنّ مذهب أهل الحديث هو الذي سيتتصر في هذه الحال لاحقاً؛ وفي الحقيقة إنه هو الذي يُخفِي الحل الذي اقترحه كاتبنا، وهو حل لا يندرج في أي احتمال من تلك الاحتمالات. وبالفعل، إنّ ما يظهره تحليل فعل القتل هو أنّ ابن الريوندي، منذ فترته البغدادية، ما كان يؤكّد على أهمية العلل الثانوية فحسب، بل كان أيضاً

(٦٦) ج. فان إس: *الهرطقة والشكاكون...*، مرجع مذكور.

(٦٧) الأشعري، ويذكره الأعسم في كتابه تاريخ ابن الريوندي الملحد، مرجع مذكور، ص ٤٨ - .٥٠

(٦٨) الخياط: *كتاب الانتصار*، مرجع مذكور، المقطع ٤٩.

وبخاصة، يبعدها عن كل اعتبار يقول بالفعل الإلهي، لأن الله، طبقاً لوصفه، يكتفي «بتقديم نداء الموت عندما تفليس الروح»<sup>(٦٩)</sup>.

منذ البداية، يبدو إذن أنَّ ابن الريوندي هو مفكر غير نمطي. هل هذا يعني أنه كان فقط مساجلاً؟ بوسعنا أن نَعْزُو «الرَّد على الزندقة» و«أخبار وسائل حول المانويين» إلى فترته المعتزلية، ولكن هذين المبحثين قد فُقدا. بيد أنه عُرف خصوصاً بِمواقفه داخل معسكر المتكلمين، وكتابه «فضيحة المعتزلة» يبقى ضمن حدود الإسلام. ولا نعرف متى تعرَّف على الوراق الذي كان معلمه، على ما يبدو، والذي ربما أقفعه بالانتقال إلى الزندقة؛ ولكن هنا يجب أن تؤخذ الزندقة بالمعنى الواسع، لأنَّ ابن الريوندي لم يتوقف عند المانوية. يرى هـ. سـ. نـبيـغـ أنَّ هناك صلة بين مهاجمته المعتزلة وبين أطروحاته الكفرية لأنَّ ابن الريوندي يتفنن في دفع الخصم إلى نتائج أطروحاته القصوى أكثر مما يكتفي باستخلاص نتائجه من العقلانية الاعتزالية<sup>(٧٠)</sup>. ولأنَّ فان إس يعتبر الكفر لم يقم عليه دليل، نراه يخلص إلى موقف قريب بِخُوله الانتقال من التطرف الريوندي إلى السوابق الداخلية للمدرسة. ومع ذلك، يبقى يدخلنا إحساس بأنَّ هناك اختلافاً بين كتاب «فضيحة المعتزلة» الذي يتخلص مداه التقدي بسبب الطابع الخاص للاحظاته التي تقوم على مقوله «من فمك أدينك»، وبين الأطروحتات التي رأها الخصوم عامة جداً.

ادعى الخياط أنّ استشهادات ابن الريوندي في كتابه «فضيحة المعتزلة» مغرضة، بل مزورة. وربما دلّ ذلك على أنه فهم إلى أين يقوده ابن الريوندي وعلى مدى ممانعته. ومع ذلك نستطيع القول إنّ هناك عدداً من الباحثين المعاصرین لاموا ابن الريوندي لأنّه اتبع أسلوب المساجلين من أمثال بسكال وفولتير، أي أنه كان يعتمد إلى «تلخيص الأطروحة التي يتصدى لها، ويفصلها عن حياثاتها ويقلص نتائجها إلى الحد الأقصى، فتغدو عسفة ومتهافة تماماً»<sup>(٧١)</sup>.

<sup>٤٩</sup> (٦٩) الأشعري، المرجع المذكور، ص ٤٩.

(٧٠) هـ. س. نبيغ: «عمرو بن عبيد وابن الريوندي، مفكران منكوبان»، مداخلة في كتاب جماعي عنوانه (بالفرنسية): **العصر الكلاسيكي والأقوال الثقافية في تاريخ الإسلام**، مصدر سبق ذكره. باريس، ١٩٥٧، ص ١٢٥-١٣٩.

(٧١) الشهري: *الممل والنحل*، ترجمة ج. جوليفيه وج. مونو، لوفان، ١٩٩٣، المقدمة، ج ١، ص ٤٦.

ويركز الأعسم من جهته على أن ابن الريوندي لجأ كثيراً إلى الطرق السفسطائية، بإقامته معارضه بين وجهتي نظر، الوجهة الشيعية والوجهة الاعتزالية، ليخلص فقط إلى أنهما متعارضتان، وليفترض أنهما كليهما تحملان جانباً من الحقيقة، دون بحثه عن حقيقة موضوعية<sup>(٧٢)</sup>. هذا يحدو بنا إلى أن نقلّص بشدة من تشيع ابن الريوندي. فلئن تكن هذه الشكية قد استعملها الشيعة، ولئن يكن الشريف المرتضى بخاصة قد أبدى تجاهها تفهماً كبيراً، فإنما كان ذلك في زمن متاخر (القرن الخامس/الحادي عشر)، وبهدف الرد على المعتزلية التي زعمت أن جميع الفارين من الدين ممن فتنهم الإلحاد قد اعتنقوا المذهب الشيعي. وقد كانت قناعة الشريف المرتضى أن ابن الريوندي «إنما عمل الكتب التي شنع بها عليه معارضه للمعتزلة وتحدياً لهم، لأنَّ القوم كانوا أساءوا عشرته واستنقضوا معرفته، فحمله ذلك على إظهار هذه الكتب ليبيّن عجزهم عن استنقضاء نقضها [...]». وقد كان يتبرأ منها تبرؤاً ظاهراً، ويتنفي من عملها، ويضيفها إلى غيره. وليس يُشك في خطئه بتاليفها، سواء اعتقدها أم لم يعتقدوها<sup>(٧٣)</sup>. لا نستطيع إذن الوصول إلى نتائج، لا من خلال نص «كتاب الإمامة» لابن الريوندي، ولا من خلال نقد أبي علي الجبائي لهذا الكتاب - وهو من كبار المعتزلة - لأنَّ الكتاب ونقاذه مفقودان. لا شيء يخولناظن أنَّ ابن الريوندي ذهب إلى أبعد من تحديد موقف سياسي، أو أنَّ الجبائي دلل أكثر من معاصريه على قدر أكبر من التفهم. ولكتنا نستطيع بالمقابل أن نلاحظ أنَّ المرتضى لم يدافع دون قيد أو شرط عن ابن الريوندي، وأنَّ نبدي استغرابنا، مع د. جيماري، من كون الشهيرستاني يصنفه بين متكلمي الإمامية، مع أننا لا نجد تصنيفاً شيعياً واحداً يذكر هذا الشيء<sup>(٧٤)</sup>. بل أكثر من ذلك، نرى أنَّ الشيعة في زمانه كانوا يتبعون الأئمة تتبعية مباشرة ولم يكونوا مهتمين بأخذ ضعف معتقداتهم لتصور عقلاني؛ ولهذا بدؤوا أول الأمر يدحضونه ولم يتبنوا بعض طروحاته إلا في وقت متاخر، وفقط عن طريق الصدقة<sup>(٧٥)</sup>.

(٧٢) الأعسم: كتاب فضيحة المعتزلة، المرجع المذكور، ص ٤٢.

(٧٣) الشريف المرتضى، حسب استشهاد الأعسم به: تاريخ ابن الريوندي الملحد، ص ٩٩.

(٧٤) الشهيرستاني: مرجع مذكور، ص ٥٥٠، ٤٩، الحاشية.

(٧٥) انظر الأعسم: كتاب فضيحة المعتزلة، ص ٥٢-٥٩.

ولكن يمكن أن نذهب أبعد من ذلك. على سبيل المثال، إذا قرأتنا الصفحات الأولى من «كتاب الانتصار»، يسترعى انتباهاً ذلك التعارض الواضح بين طريقتي التفكير في تضاعيفه. فالخياط يصرّ على إبداء وجهة نظر عامة عن الشيعة، فيرى أنّ كل شيعي راضي، أي أنه يرفض شرعية الخلفاء الثلاثة الأوائل قبل علي. إنه أساساً المدافع عن «الأمة» ضد من يعتقد أنهم يهددونها، وبهذه الصفة يستبق الموقف «السني» الذي سيدمر مدرسته بمعارضته المعتزلية، لا بحد ذاتها، وإنما بسبب الأخطار التي رأها أهل السنة فيها على الرغم من الضمانات التي قدّمتها. أما ابن الريوندي فيجاوز العموميات إلى التفاصيل ويرفض إزالة الكل منزلة الجزء، ويشجب كل تعيم مفرط<sup>(٧٦)</sup>. إنه يدافع إذن عن الحق في اتخاذ مواقف فردية، وهذا أمر لا يفهمه الخياط الذي تارةً يصفه بين الشيعة، وطوراً – كما قلنا – يزج به في مصاف أهل السنة التقليديين، ولكن دون أن يفهم أبداً موقفه ذا التزعة الفردية.

إنّ لائحة الكتب المعزوة إلى ابن الريوندي لاحقاً تؤكد هذه الفردية. إننا نتردّد في إرجاع تاريخ «كتاب الناج» إلى هذه الفترة، ولعله يعود إلى فترته المعتزلية، بيد أنه قد يفسر في هذه الحال طرد كاتبه من تلك المدرسة؛ فقد فند أبو علي الجبائي، وهو من كبار المعتزلة، متذرعاً بأنّ الكتاب يأخذ بـ «قدم العالم ونفي الخالق وتبرير مذهب الدهرية وتفنيد مذهب التوحيد»<sup>(٧٧)</sup>. وكانت المعتزلية ثبت حدوث الأجساد بحكم كونها غير قابلة لأن توجد بدون الأعراض، وهذه الأخيرة حادثة. وقد ردّ ابن الريوندي على هذه الدعوى بأن الحدوث يمكن أن يقع في سلسلة تمتد إلى ما لا نهاية. ولنلاحظ أنّ هذا الاستدلال يضعه خارج الأرسطية، حتى ولو اتفق معها على قدم العالم. وبشكل أدق، يُثبت هذا الاستدلال أن المفكر الفارسي كان يرى أن المرء لا يستطيع أن يرهن على حدوث العالم، وأنّ قدمه يتوافق تماماً مع «الوهم». ويخلص كل نهجه في اعتباره أنّ «العلم» هو ما تتصوره بـ «الوهم». ومن هنا عبارته القائلة: «العلم الأكثر يقيناً هو ما تقرر بالوهم. وقدم العالم يحدده الوهم. فنستطيع الاعتقاد بأنّ حالة محددة للأجسام سبقتها، وهكذا دواليك دون الخلوص إلى بداية».

(٧٦) انظر الخياط: كتاب الانتصار، مرجع مذكور، المقطع الثاني.

(٧٧) ذكره د. جيمارييه في مقالته: «مواد بخصوص سيرة الجبائين»، في المجلة الآسيوية، العدد

٢٦٤، سنة ١٩٧٤، ٣ - ٤ (ص ٢٧٧ - ٣٣٢)، ص ٢٩١.

ومن هنا نستخلص أنها قديمة»<sup>(٧٨)</sup>. وهكذا فإن موقفه حول الخلق يسعى إلى إدخال الفلسفة في إطار اللاهوت: «أما الفلسفه القدماء والمتاخرون فلم ينفوا الصانع، وإنما نفوا كونه فاعلاً بالاختيار، وتلك مسألة أخرى»<sup>(٧٩)</sup>.

وفضلاً عن أن كتاب التاج يعارض المعتزلة دون أن يكون أرسطياً بالتمام، لأن الأرسطية تقول بوجوب التوقف في السلسلة اللامتناهية، فقد فنده أيضاً الأشعري وأحد كتاب الشيعة. ويجب التشديد هنا على الأشعري لأنه أيد بعض طروحات ابن الريوندي (نقد نظرية المعتزلة حول الصفات)<sup>(٨٠)</sup>، ولأن بعض ردود الخياط تهدف إلى خلق خلط بين ابن الريوندي وبين أهل الحديث. أما الكاتب الشيعي فيؤكد ما قلناه حول تشيع ابن الريوندي المزعوم.

قد يكون «كتاب نعت الحكمة» أو «عبد الحكم»، حسب هذين العنوانين، إما مدححاً تهكمياً وإما تأكيداً مباشراً لـ«عبد» الحكمة الإلهية. وذهب نبيغ إلى أن هذا الكتاب هو نفسه الذي سماه الخياط بـ«كتاب التعديل والتجوير»، وأثبت فيه أننا لا نستطيع أن نعت بالحكمة شخصاً يأمر بالطاعة مع تيقنه من أنه سيعصى. بعامة قد يثبت الله «سفهه» عندما يفرض على خلائقه أوامرها ونواهيه. وفي هذا الكتاب الذي اقترب فيه ابن الريوندي من الوراق، عارض أيضاً أولئك الذين يعتقدون أن المحكوم عليهم بنار جهنم هم فيها خالدون، لأن «لا نفع لهم في ذلك، ولا للخالق، والحكيم لا يفعل شيئاً لا نفع فيه»<sup>(٨١)</sup>. وقد فند الكتاب أيضاً أبو علي الجبائي<sup>(٨٢)</sup>.

أما «كتاب الفريد» أو «الفرند» الذي لا نعرفه إلا من خلال شاهد أورده ابن الجوزي، فإنه ينفي صحة نبوة محمد. فإعجاز القرآن لا يستطيع إثباتها، لأن أقليدس وبطليموس ألفا هما أيضاً كتاباً لا تُتصاهي، وهذا لا يثبت أنهما نبيان<sup>(٨٣)</sup>. وهذه

(٧٨) المرجع السابق، ص ٢٩٣-٢٩٢.

(٧٩) ذكره ابن الخياط، انظر الأعمى: تاريخ ابن الريوندي...، ص ١٨٤.

(٨٠) انظر د. جيمارييه في مقالته «مراجعة عن الأشعري، إعادة تدقيق»، في المجلة الآسيوية، العدد ٢١٣، ١٩٨٥، ٣ - ٤ (ص ٢٢٣-٢٩٢)، ٢٤٧-٢٤٨، ٢٦٥-٢٦٦. وبشكل معكوس فإنه يعارض ابن الريوندي ليدافع عن ابن كلّاب بصدق الصفات (ص ٢٤٥).

(٨١) ذكره ابن الجوزي، انظر الأعمى: تاريخ ابن الريوندي...، ص ١٨٤.

(٨٢) انظر د. جيمارييه في مقالته «مراجعة...» [الحاشية ٨٠]، ص ٢٩٧-٢٩٨.

(٨٣) الأعمى: تاريخ ابن الريوندي.

الحجّة لافتاً للنظر من حيث إنها تلتقي مع مواقف كتاب أكثر التزاماً بالعقيدة القويمة. فابن حزم مثلاً يرى أنّ إدخال اعتبارات تتعلق بالجمال الشكلي في الكلام الإلهي يكفي بحد ذاته، ولكنه لا يشكّل بحال من الأحوال برهاناً، بل على العكس قد يقوّض طابعه الفائق للبشر: «لو كان إعجازه لكونه في أعلى درج البلاغة لكان لا حجّة فيه، لأنّ هكذا يكون كل من كان في أعلى طبقة». وأما آيات الأنبياء فخارجة عن المعهود<sup>(٨٤)</sup>. والغريب أنّ ابن حزم، الذي كان عدواً لدوداً للنظام المعتزلي، يكرّر في هذه النقطة مقولته الشهيرة حول «الصّرفة» (لا تكمّن المعجزة في أنّ البشر كانوا عاجزين عن محاكاة القرآن، بل في أنّ الله «صرفهم» عن ذلك). ومع ذلك نجد معتزلياً كبيراً آخر، هو أبو هاشم الجبائي، هبّ لمهاجمة ابن الريوندي بخصوص هذه النقطة<sup>(٨٥)</sup>. ولكنه لم يستطع ذلك إلاّ بعد أن عرّف الإعجاز على أنه مُناف للتناقض. والحال أنّ مشكلة التناقضات في القرآن قد طرحت في الإسلام على الأقل منذ عصر المفسّر الكبير مقاتل (توفي عام ١٥٠/٧٦٧)<sup>(٨٦)</sup>. وهذا ما أتاح لابن الريوندي أن يردّ الإشكال وأن يتبع شنّ هجماته في الاتجاه نفسه على نحو ما فعل على الأرجح في «كتاب الدامغ»، وهو من كتبه الأخيرة، كما سترى لاحقاً. أما مقولته «عصمة» النبي فيعتبرها ابن الريوندي غير قابلة للإثبات، ولكن دون أن ينفيها صراحة<sup>(٨٧)</sup>.

وفي ما يخصّ «كتاب المرجان» نحن نعلم فقط أنه انطوى على نقد للاختلافات بين المسلمين . وقد تعرّض هذا الكتاب أيضاً لتفنيد من قبل أبي هاشم الجبائي<sup>(٨٨)</sup>. إنّ الكتابين المعروفين أكثر من كتبه الأخرى هما «كتاب الدامغ» الذي ذكره عبد الجبار وابن الجوزي، وقد دُرس هذا المرجع الأخير منذ عام ١٩٣١<sup>(٨٩)</sup>، و«كتاب

(٨٤) ابن حزم: كتاب الفصل في الملل والأهواء والنحل، ج ٢، ص ٥٠.

(٨٥) د. جيماري: مقالته التي وردت في الحاشية ٧٧، ص ٣٢٨ - ٣٢٩.

(٨٦) انظر ج. واسنبروغ: دراسات قرآنية. مصادر وطرق التفسير (بالإنكليزية)، أكسفورد، ١٩٧٧، ص ١٦٣ وما يليها.

(٨٧) انظر عبد الجبار نقاً عن الأعسم: ابن الريوندي في المراجع... مصدر آنف الذكر، ج ١، ص ٣٠-٢٩.

(٨٨) د. جيماري: مقالته المذكورة في الحاشية ٧٧، ص ٣٢٩.

(٨٩) انظر هـ ريت: «تقرير ابن الجوزي عن ابن الريوندي»، مجلة Des Islam، ١٩٣١، ص ١ - ١٧.

الزمرد» الذي عُرفت بعض شذرات منه في فترة مبكرة أيضاً<sup>(٩٠)</sup>. وبوسعنا أن نربط هذا الكتاب بنقد القرآن المنسوب إلى ابن المقفع<sup>(٩١)</sup>. وبالفعل، نجد موضوعات مشتركة بين الكاتبين، ولا سيما الفكرة القائلة بأن «الله يفتخر بالفتنة التي ألقاها بينهم»<sup>(٩٢)</sup> ويترك أمر جهنم لأعوانه.

والواقع أنَّ ابن الريوندي غالباً ما يكتفي بالرجوع إلى اعترافات قديمة جداً. فيذكر مثلاً بالتباهي في المستويات الفكرية التي عرفها العرب ليحضر الحجة القائمة على معجزة نظم القرآن؛ ولكنه يضيف إلى ذلك نقطة رئيسية، وهي أنَّ الناطق بالعربية هو وحده الذي يقدِّر القرآن. ويتوقف أيضاً مليأً عند تناقضات النص المقدس. وهكذا يرى تناقضاً بين الآيات ٤٢/٤٤ من سورة الشورى وبين الآيات ٦٣/٦٥ من سورة النحل حول غياب أو حضور العون الإلهي للكافرين؛ وكذلك بين الآيات ٧٦/٧٨ من سورة النساء والآية ١٩ من سورة المجادلة حول ضعف الشيطان أو قوته؛ وأخيراً بين الآية ٣٨ من سورة ق والآيات ٩/٨ و ١٢/١١ من سورة فصلت حول عدد أيام الخلق، الخ<sup>(٩٤)</sup>.

وقد توقف الدارسون بصورة خاصة عند إحالته إلى البراهمة، الذين اعتبرهم كنموذج للدين العقلاً بـدون تدخل الوحي، قال: «إنَّ البراهمة يقولون إنه قد ثبت عندنا وعند خصومنا أنَّ العقل أعظم نعم الله سبحانه على خلقه، وأنَّه هو الذي يعرف به الرب ومن أجله صحَّ الأمر والنهي والترغيب والترهيب. فإنَّ كان الرسول يأتي مؤكداً لما فيه من التحسين والتقييم والإيجاب والمحظوظ فساقط عنا النظر في حجته وإجابة دعوته، إذ قد غنينا بما في العقل عنه، والإرسال على هذا الوجه

(٩٠) انظر ب. كراوس: «مساهمة في كتابة تاريخ الهرطقة في الإسلام. كتاب الزمرد لابن الريوندي»، (بالألمانية)، في مجلة الدراسات الشرقية (الإيطالية)، السنة ١٤، العدد ٢، ١٩٣٣، ص ٩٣ - ١٢٩، والعدد ٤، ١٩٨٤، ص ٣٣٥ - ٣٧٩.

(٩١) انظر م. غويدي: مقالة بالإيطالية حول دراسة كراوس السابقة الذكر، المجلة الإيطالية نفسها، السنة ١٤، العدد ٣، ١٩٩٣، ص ٣١٣ - ٣١٧، والعدد ٢٠ و ٢١ بعنوان «الإسلام والمأمونية».

(٩٢) انظر نص «الجوزي» في تاريخ ابن الريوندي . . . ، للأعجم، ص ١٦٤ - ١٦٥.

(٩٣) انظر نص الشيرازي في المرجع السابق، ص ١٢٨.

(٩٤) انظر نص الرازبي في المرجع السابق، ص ١٧٧ - ١٧٦.

خطأ. وإن كان بخلاف ما في العقل من التحسين والتقييم والإطلاق والحظر فحينئذ يسقط عنا الإقرار بنبوته<sup>(٩٥)</sup>. ومع ترسخ كلمة «براهمة» هذه صارت تعني مقوله أدبية شائعة. وبالطبع نستطيع أن نتساءل حول بعد التاريخي لهذه الكلمة<sup>(٩٦)</sup>. ولكن المؤكد أن هذه الكلمة كان لها وقوعها القوي في الفكر الديني العربي. ولنكتف، من الجانب الإسلامي، بذكر الباقلياني (المتوفى عام ٤٠٣/١٣١٠) الذي، بعد أن تكلم عن الثنويين والمجوس، كرس فصلاً طويلاً من كتابه «التمهيد» لجمع الحجج التي يمكن بها الاعتراض على البراهمة، وكذلك الشهريستاني (المتوفى عام ٥٤٨/١١٥٣) الذي كرس فصلاً خاصاً للحجج التي تنسب للبراهمة أيضاً في معارضه وجود الأنبياء<sup>(٩٨)</sup>.

مما لا شك فيه أن ابن الريوندي لم يخترع هذه الفكرة من عنده، لأنها ظهرت قبله<sup>(٩٩)</sup>. ومع أن المتأخرین ربطوها باسمه، فإن الوراق هو من دافع عنها وطورها في «كتاب الزمرد». ونجدتها في الفترة نفسها عند كاتب يهودي هو داود بن مروان المقمص، الذي حورها باتجاه الفكر المبتكرة القائلة بأن النبي لا فضل له إلا بإثباته فضائل عقلية وأخلاقية، يستطيع كل عقل أن يصل إليها، فإذا لم يثبتها لم يتميز عن باقي البشر<sup>(١٠٠)</sup>.

قد نميل هنا أيضاً إلى القول، مع فان إس، بأن الوراق وابن الريوندي لم يفعلا

(٩٥) أورده الرازى، المرجع السابق، ص ١٢٢.

(٩٦) مال ج. دي ميناس إلى القيمة التاريخية (انظر كتاب «شكاند»، مرجع مذكور، ص ٢٤٣، الحاشية ٢ وص ٢٤٤). وأنكر كثيرون هذه القيمة. وقدم ن. كالدر، في مقالته: «البراهمة: البناء الأدبي والحقيقة التاريخية» (بالإنكليزية) في مجلة B.S.O.A.S، السنة ١، ٥٧، ١٩٩٤، ص ٤٠ - ٥١، ملخصاً لهذه المناقضة وأورد حلًا جديداً.

(٩٧) انظر الباقلياني: كتاب التمهيد، طبعه ر. ج. ماك كارتي، بيروت، ١٩٥٧، ص ١٠٤ - ١٣١.

(٩٨) انظر الشهريستاني: كتاب الملل والنحل، مرجع مذكور، ص ٥٢٧ - ٥٣٠.

(٩٩) انظر مقالة سترومسا: «البراهمة في علم الكلام المبكر»، في مجلة دراسات القدس في العربية والإسلام (بالإنكليزية)، ٦، ١٩٨٥، ص ٢٢٩ - ٢٤١.

(١٠٠) انظر ج. فايدا: «علم النبوة عند داود بن مروان الرقي المقمص، اللاهوتي اليهودي الناطق بالعربية من القرن التاسع»، في المجلة الآسيوية، السنة ٢٦٥، ١٩٧٧، العدد ٣ - ٤، ص ٢٢٧ - ٢٣٥.

أكثر من العودة في أوساط أهل السنة إلى مقولات الزندقة في العصر الأموي<sup>(١٠١)</sup>. ولكنها في الواقع عملاً أكثر من هذا. لقد رأينا أنَّ الأول يُدرج انتقاداته في منظور عقلاني عام. ولكن ماذا نقول عن الثاني؟ تبياناً لذلك، سنعتمد على إعادة البناء التي قامت بها مؤخراً س. ستروماسا لبنية «كتاب الزمرد»، والتي نرى أنها تقدم لنا مفتاح العلاقة بين هذين المفكرين<sup>(١٠٢)</sup>.

اعتمدت س. ستروماسا على ثلاثة مصادر متوفرة وراحة تثبت أنَّ بالإمكان إرجاعها إلى موضوع واحد، مع أنَّ بعضها غير مباشر، وأنَّ تعتبرها متكاملة أكثر منها متعارضة. وعليه قدمت المؤرخة الإثباتات التالية: ١) كُتب الكتاب بأسلوب حواري. ٢) دار هذا الحوار بين الوراق وابن الريوندي. ٣) قدم الأول اعتراضات على النبوة، ففتّتها الثاني. ٤) لئن اختار ابن الريوندي الدفاع عن وجود النبوة، فلم يفعل ذلك خوفاً، لأنَّه نشر باسمه كتاباً لا تقل ابتداعاً، ولكنه - مع قبوله «بالمنهج النقدي» للوراق - رفض اللحاق به إلى ساحة المانوية التي كان سخر من أساطيرها وذم تقاليدها. ٥) يُضاف إلى ذلك أنَّ ابن الريوندي قد كتب، كما يُقال، كتاباً وكتب في الوقت نفسه تفنيداً له. وهذا ما يميّز مفكراً حراً حقيقةً يرفض سلطة كل دين كتابي أو تنزيلي. والحال أنه من الممكن أن يكون «كتاب الزمرد»، بشكله الحواري، قد دمج العنصرين في كتاب واحد. ٦) مع أنَّ هناك إحالات غامضة تصور كلاً من الوراق وابن الريوندي ينسب كل منهما إلى الآخر أبوة هذا الكتاب فلا جدال في أنَّ الجميع اعتبروه من تأليف ابن الريوندي لأنَّه يعبر عن آرائه.

إنَّ هذا الإثبات، في مجمله، مقنع جداً. ولكن هناك تحفظات يجب إدخالها على النقطتين الرابعة والخامسة. فصحيح أنَّ ما يرويه الماتريدي يبدو وكأنَّه يؤكّد وجود تعارض بين ابن الوراق المانوي وبين ابن الريوندي الذي يرفض تفضيل مؤثر على آخر: «طعن الوراق في أخبار براهين الرسل من حيث وردت من طريق أو طريقين. وهذا بهت شديد، [...] ودعا إلى قبول قول المنانية [...] وقبول

(١٠١) انظر ج. فان إس: علم الكلام والمجتمع...، مرجع مذكور، ١، ص ٤٥٣.

(١٠٢) ارجع أعلاه إلى الحاشية ٦٥.

أخبارهم بعمل النور والظلمة»<sup>(١٠٣)</sup>. ولكن هذا النص لا يدل في الواقع إلا على عدم فهم المعاصرين الذين ظنوا أن التحليل المحايد يعادل القبول: فإذا لم يكن ابن الريوندي وراء هذه التهمة، فلا شيء يثبت أنه كان منفتحاً بما فيه الكفاية كيلا يقع في المطلب العام. وقد رأينا أن لا شيء يخولنا التأكيد بأن الوراق كان مانوياً؛ ولكن من الثابت أن موقفه المعقّل لهذا الدين لعب لصالحه دوراً نبراسياً.

أما التحفظ الثاني فيأتي من أن تصوير شخص من الأشخاص وهو يتوب أو ينقد نفسه بنفسه يشكل نوعاً أدبياً حقيقياً. والحال أن الطريقة التي يتبعها الأخباريون عندما يقدمون شخصاً مزعجاً يعترف في خاتمة المطاف بذنبه هي طريقة مشبوهة وتدخل في ترسيمه دفاعية دينية عامة. ونحن مضطرون هنا إلى أن نلاحظ أن التأكيد الصريح على توبة ابن الريوندي لم يأت إلا متأخراً جداً، أي في القرن التاسع هـ/ الخامس عشر م<sup>(١٠٤)</sup>. وكما يعترف فان إس بنفسه، فإننا لا نملك دليلاً على أن بعض التفنيدات الذاتية قد حصلت فعلاً<sup>(١٠٥)</sup>. وبالفعل، إذا كان ابن الريوندي قد أتلف حقاً كتبه «الشائنة»، فكيف نفسر أن مناويه لم يستعملوا تفنيداً واحداً منها؟ ومن الغريب جداً أن تكون حفظت لنا نتف من الكتب السيئة، ولا نقع - خارج العناوين الافتراضية - على أي أثر لنصوص تناقضها من الكتب الجيدة. وإحدى الحالات النادرة لوجود نصين متناقضين تمثل بما كتبه حول مسألة علم الله. يقول الأشعري إن ابن الريوندي قد أكد أن «الله يعلم بالأشياء قبل كونها»<sup>(١٠٦)</sup>. ولكن أبا علي الجبائي قد دحض كتاباً بعنوان «قضيب الذهب» نسب إليه، وفيه يذهب على العكس إلى أن «علم الله بالأشياء يسبقها وبأنه لا يعلم طالما أنه لم يكون لنفسه علماً»<sup>(١٠٧)</sup>. ومع ذلك نستطيع ألا نرى هنا إلا تطوراً يتوجى تنظيماً أكبر للمفاهيم - وهذا أمر ستكلم عنه لاحقاً - ولا يتوجى التفنيد الذاتي.

(١٠٣) الماتريدي: كتاب التوحيد، مرجع مذكور، ص ١٩٩ - ٢٠٠، (وأيضاً ص ١٩٧). وهو نص لا يورده الأعجم بتمامه في كتاب تاريخ ابن الريوندي . . . .

(١٠٤) نجد هذا عند ابن حجر العسقلاني، ص ٢٢٠، من تاريخ ابن الريوندي الملحد (الأعجم).

(١٠٥) ج. فان إس: «قراءة مجدة بعد عكسي . . .»، مقالة مذكورة، ص ١٧٨ الحاشية ٣.

(١٠٦) أورده الأعجم في كتابه «تاريخ . . .» ص ٤٧.

(١٠٧) أورده د. جيمارييه في مقالته: «مراجع عن الأشعري . . .»، مرجع مذكور، ص ٢٩٥.

أخيراً، ليس من المؤكد قطعاً أن المنازرة، كما تقول س. سترومسا، لم تكن منهجية، وأنّ الأمر يتعلّق فقط بـ «خليل متنافر من الحجج»<sup>(١٠٨)</sup>. فحتى في إعادة التجميع التي تقتربها، وعلى الرغم من تنافر الأصول ومن الطابع اللامباشر للإحالات، يظهر واضحاً نهج الوراق القائم على فحص جميع الاحتمالات. فحوال معرفة محمد بالأحداث التوراتية مثلاً، يرى الوراق من جهة أنه من المحتمل أن يكون قدقرأ التوراة فعلاً، ولكن من جهة أخرى - وتحسباً للرد القائل بأنّ النبي كان أمياً لا يعرف القراءة والكتابة - يشير إلى احتمال آخر وهو أن يكون بعضهم قرأ له المقاطع المذكورة. الواقع أنّ ابن الريوندي هو من يخرج بإجاباته الطليقة على النهج الأحادي في التفكير. ففي كل مرة كان محاوره يراجعه بناءً على ما قيل تواً له، إما لأنّه يعتبر أنّ الإجابة ناقصة وتحتاج إلى استكمال، وإما لأنّه يقترح زاوية أخرى للمقاربة، وإما لأنّه يُطيل أمد فحص المسألة بادخاله اعتراضاً إضافياً.

هنا على الأرجح نجد مفتاح التوجّه الحقيقى لابن الريوندي. ف الصحيح أنّ الوراق هو أستاذه لأنّه جعله يستمرئ الصعوبات؛ ولكن التلميذ لا يولي اهتماماً بهذه النظامية، ومن هنا فهو أقل وأكثر خطورة في آن. فهو أقل خطورة لأن الرؤية المتتسكة، كما هي الحال في كل عقيدة إيمانية، لا تخشى شيئاً ما دام لا يمنعها الفحص المدقق، كما كان الوراق نفسه يقول، من اللجوء إلى الحالات الخاصة والممحاكمات، بله إلى تحويرات المعانى. لذا فإنّ ابن الريوندي بطريقته الفوضوية كان يقوّض المقاربة المنهجية لدى محاوره. وعلى هذا النحو يبدو أنّ ابن الريوندي في «كتاب التوحيد» مفكراً قويم العقيدة (نسبياً!) إزاء مفكر كالوراق يجسّد الفكر النقدي. ولكن هذا النهج غير المتوقع كان يبعث في ذات الوقت على القلق، ولذا فإنّ علماء الكلام ما أدانوه وحده عند ظهوره فحسب، بل أصبح ممثله المميّز يضطلع أمام الجمهور الإسلامي بدور أشبه ما يكون بالدور الذي سيضطلع به جحا في أزمنة متاخرة من خلال تحميشه كل النكات التي يطيب لها الجمهور إطلاقها.

وعلى الرغم من فوضوية ابن الريوندي، فإنه لا يطلق الكلام عبثاً. ولئن كان من الصعب تحديد مذهب خاص به، فإننا نستطيع على الأقل أن نجد توجهاً فكريّاً معيناً

(١٠٨) انظر مقالة س. سترومسا: «الزمرد الخفي . . .»، مرجع مذكور، ص ١٧٣ و ١٨١ .

لديه. إن تحليله لمسألة «القتل» تدل على أنه فكر في نتائج قابلة للفهم مباشرةً، بدون أن يُقحم خلفيات فكرية أو مفترضات مسبقة. وبعامة، يبدو أنه ازداد توجهاً نحو موقف قريب نوعاً ما من موقف الأوكامي Ockham<sup>(\*)</sup> عندما طرح مبدأ «الموسى»: أي إلغاء كل فكرة زائدة أو مغرضة لصالح منطق مباشر ينطبق على الإنسان وعلى الله معاً. وقد رأينا هذا في ما يتعلق بالعلم الإلهي، ولكن الأمر يمكن أن يفسر بعض مواقفه اللاهوتية الأخرى: كاختزال الإيمان إلى التصديق لأن «كلام الإنسان ما يقوم بقلبه»<sup>(١٠٩)</sup>، وذلك لتجنب النهج الشائع الذي يبدأ بالكلام ثم يتقل إلى التصديق ثم إلى مسألة الصدق في هذا التصديق؛ ورفضه النظرية الذرية<sup>(١١٠)</sup> التي هي بمثابة فرضٍ نافٍ لسلطة الخيال وصادر عن خلفية فكرية عقائدية؛ ورفضه الخبر النبوى القائل بـ«أن الميت على النعش يسمع نوح أهله» لأن «الجسد يحسن»، والروح عرض قد بطل<sup>(١١١)</sup>، الخ.

بالمقابل، إن هذا التأكيد على وجود منطق واحد لله وللإنسان يضع ابن الريوندي في مسار عقلاني نفعي، وهو مسار إن نجح في العصر الحديث فإنه لم يفرض نفسه إطلاقاً في زمانه. وفعلاً يصوّره الماتريدي على أنه «يخبر الله بالأطعمة والسموم»<sup>(١١٢)</sup>. فالله «عندما علم الإنسان الأسماء جميعها»<sup>(١١٣)</sup>، فإنه علمه ما لم يكن يستطيع أن يكتشفه بذاته: أي الأشياء الخاصة بالزراعة، وكذلك على العكس الأشياء الخطيرة. ويتراءى لنا هنا أننا نجد عند ابن الريوندي نوعاً من الفرز بين العناصر اللاعقلانية في الإيمان (شعائر الحج، والأضاحي الدموية، الخ...) وجوانبه العقلانية، أو القابلة للعقلنة على الأقل. يضاف إلى ذلك أن ابن الريوندي

(\*) وليم الأوكامي (ولد في نهاية القرن الثالث عشر، وتوفي عام ١٣٤٩) راهب ولاهوتي انكليزي تصدى للبابا يوحنا الثاني والعشرين حول مسألة الفقر الذي يجب أن تلتزم به الكنيسة احتذاء بال المسيح، وألف كتاباً عديدة مال فيها إلى الفصل بين الفلسفة واللاهوت (المترجم).

(١٠٩) أورده أبو اليسر البزدوي، انظر كتاب تاريخ ابن الريوندي... للأعمش، ص ١٤٢.

(١١٠) هذا ليس مؤكداً تماماً (انظر ترجمة د. جيمارييه: لـ كتاب الملل والتخل الجزء الأول، ص ٢٠٥، الحاشية ٣٢).

(١١١) أورده المقدسى، انظر كتاب الأعمش، ص ٧٦-٧٥.

(١١٢) الماتريدي: كتاب التوحيد، مرجع مذكور، ص ١٩٣.

(١١٣) المرجع السابق، ص ١٧٩.

كان يهتم بهذه الجوانب الأخيرة أكثر من الوراق، إذ كان يعتبر أنَّ الإنسان يتمتع طبيعياً بقدرات لا محدودة على الاكتشاف.

على الرغم من جميع هذه الضمانات التي قدمها ابن الريوندي اصطدم بمدرسة صراطية كبرى وعت تماماً أنَّ جميع الأحكام الإلهية (وليس فقط جزء منها يمكن حذفه عن طريق النقد) هي أحكام جزافية في نظر الإنسان. وسيقول الغزالى بصراحة، وهو ألمع اسم في الصراطية السننية، إنَّ إرادة الله هي التي تجعل هذا الطعام لذيذاً أو كريهاً. وإذا ترك الإنسان «الشهوات المعادية»، لم يتميز عن الحيوان؛ لذا حدد الله الحلال والحرام. وقد كان الغزالى مقتنعاً - هذا إذا استعملنا اللغة المعاصرة - بأنَّ الحرام هو الذي ينقل الإنسان من «الطبيعة» إلى «الثقافة»<sup>(١١٤)</sup>.

لم يُنْبِذ ابن الريوندي إذن للأسباب نفسها التي بها نُبْذ الوراق؛ ذلك أنَّ طرفيتهما في الاستدلال تختلفان بوضوح، حتى وإن يكن أحدهما اقتبس تفاصيل كثيرة من الآخر. إنَّ عقلانية الوراق عقلانية منهجية بعامة، إذ كان يرى أنَّ الدين يمكن بل يجب أن يخضع لمقتضيات العقل؛ فينجم عن ذلك «دين في حدود العقل المحسن»، علمًا بأنَّ العقل، بحكم بنائه بالذات، يبقى هو المشرع. أما العقلانية عند ابن الريوندي فهي أداتية وموجهة: إنه ينكر هو أيضًا ما لا يستطيع العقل أن يستوعبه، ولكن العقل يتعامل مع كل حالة بمفردها، فيحکم كل مرة تارة بأنها مؤاتية وطوراً بأنها غير مؤاتية. ومعياره الوحيد هو المنفعة التي لا يمكنها أن تستنفذ المدى المعماري للعقل.

هذا الاختلاف في التوجه يتجلّى بوضوح في موقف كلِّ منهما من الثنوية. فالوراق يأخذها على محمل الجد ويجعل من عقلتها نوعاً من «الاختبار». بينما لا يستعملها ابن الريوندي إلا كمصدر للحجج والأدلة ولا يأخذ منها إلا مخزونها، القديم للغاية والسيديمي في الغالب، من الاعتراضات الجزئية. وبهذه الصيغة يبقى قريباً من ابن المقفع.

وعليه إذا كان من الغلو أن نقول إنَّ ابن الريوندي هو مجرد متكلم، وهذا يعني

(١١٤) انظر الغزالى: إحياء علوم الدين، طبعة بيروت، دون تاريخ، الجزء ٢ ص ٨٨ وترجمة د. مورولون بعنوان: الغزالى، كتاب الحلال والحرام، باريس، ١٩٨١، ص ٣.

بقاءه ضمن دين مؤسس ، فإنه يظل أيضاً مرتبطاً بالحقيقة المادية للعقائد و «صاحب تفكير لاهوتي». وهذا يفسر لماذا وقع الوراق ، الذي كان نسيج وحده، ضحية التسيان السريع ، في حين أنّ الطابع العفواني والأندفاعي عند ابن الريوندي ، المعارض للعقائد والمرتبط بها في آن معاً ، قد وفر له الخلود ولو سلباً. ولئن تفنن رجال الدين في إدانته ، فإن الشعب لم يغضب لسماعه ما قاله - أو ما قُوله - لأنّه كان ساخطاً من قسوة الحياة ومهيناً لأن يقول مثل قوله.

وقبل هذا كله ، كان ابن الريوندي شخصاً مرموقاً في نظر الانتلجنسيا . وقد أثبتت س. سترومسا فعلاً أنّ الحياد الظاهري ، بل التعاطف الذي عبر عنه بعض الكتاب الصراطيين (من علماء الكلام أو كاتبي السير) لم يكن يصدر عن موقف صادق؛ وباستثناء بعض محاولات الاستغلال المغرضة ، كانوا جميعهم يعتبرون ابن الريوندي رجلاً مبتدعاً<sup>(١١٥)</sup>. ولكن التوحيد ، علاوة على أنه امتدح خصائصه كناقد وكجدلي وملاحظ (وهو مدح يمكّن أخذة بتحفظ) ، قال إن مكتبة الوزير ابن عباد «كان فيها كتب ابن الريوندي ، وكلام أبي العوجاء في معارضته القرآن»<sup>(١١٦)</sup>. وحتى إن كانت هذه الكلمات لا تخلو من استهجان ، فإنّ مكانة ذلك الموظف البويمي العالي الشأن ، المحنك في إدارته والمحسن إلى الأدباء ، والكاتب المتمكن الذي كتب هو نفسه في شتى مجالات الثقافة العربية الإسلامية ، بما في ذلك علم الكلام<sup>(١١٧)</sup> ، هي شهادة على أنّ ابن الريوندي كان له جمهوره «الرصين» من القراء.

هذه الحظوة كانت المقياس الدقيق للافتاح الفكري الذي عرفته الحضارة العربية التي عاش فيها. فنحن لا نستطيع أن نتجاهل الطابع «الصادم» لكتابات ابن الريوندي ، ولا الجرعة النقدية الشافية التي كان يجرّعها لقرائه. ولهذا فضل معظم القراء أن يطلعوا على أفكاره من خلال الردود التي تحمل توقيع أسماء كتاب أكثر «لياقة». ولقد كان الرد عليه على جانب من السهولة ، بقدر ما ساعد نهجه بالذات على ذلك. إذ لم يقترح ابن الريوندي ، كما فعل الوراق ، رؤية عامة تقتضي صرامة

(١١٥) انظر مقالة س. سترومسا: «الزمرد الخفي...»، مرجع مذكور، ص ١٧٤ وما يليها.

(١١٦) أورده الأعسم في كتاب تاريخ ابن الريوندي....، ص ٨٢-٨١.

(١١٧) انظر مقالة كلود كاهن وشارل بيلالي في الموسوعة الإسلامية ، الطبعة الثانية ، الجزء الثالث ، ص

٦٩٢-٦٩٣

ووجهداً متصلةً لتجديد طريقة التفكير وتعميقه. بل عالج حالة بعد حالة، فرُدَّ عليه بالطريقة نفسها.

#### ٤) الإحالة إلى اليهودية الكلاسيكية حيويه البلخي (القرن الثالث هـ/التاسع م)

أصحاب ابن الريوندي في العالم الإسلامي شهرة كبيرة حتى أن بعض الباحثين، من كانوا يصرفون كل اهتمامهم إلى التوثيق، لم يحجموا عن اتخاذ موقف آخر أكثر مجازفة تجاهه. وبما أن كتاب الفارابي الذي هاجم فيه بعض جوانب الجدل لدى المتكلم الفارسي قد ضاع، فإن ج. فان إس قد حاول أن يبني من جديد طبيعة العلاقات التي يمكن أن تكون قد قامت بين هذين العلميين، وإن اعتذر في النهاية عن اضطراره إلى الدخول إلى حقل الفرضيات<sup>(١١٨)</sup>. ولكن المقام الخاص الذي يحتله الفارابي في الإسلام فتح الطريق إلى الشطر غير الإسلامي من العالم الثقافي الناطق بالعربية. ولتن يكن ابن حزم قد اتهم - عن خطأ في الأرجح - الوزير الغرناطي اليهودي، شموئيل التجيد، بأنه هاجم القرآن، فإن س. سترومسا افترضت أنه نسب في الواقع إلى هذا الوزير أقوال ابن الريوندي، لأن ابن حزم لم يعرف أياً منهما إلاً بشكل غير مباشر من خلال الردود عليهم<sup>(١١٩)</sup>.

وبالفعل، هناك حكاية تقول إن هذا المبتدع من أصل يهودي، وإنه لجأ إلى أحد اليهود عندما طرد من بغداد، بل تقول إنه وظف قلمه لخدمة الطائفة اليهودية ضد الإسلام، مقابل تعويض مادي بالطبع! وعندما ينخرط المرء في هذا النوع من الكلام، يسهل عليه الانتقال من دحض الإلحاد إلى دحض اليهودية. بل إن مثل هذا المنزلي قد يقود اليهود أنفسهم إلى الواقع فيه، وهذا على ما يبدو ما حدث لبعض الكتاب المتأخرين. فعندما هاجم ابن ميمون أولئك الذين يريدون أن يطلبوا من

(١١٨) ج. فان إس: «الفارابي وابن الريوندي» مقالة نشرها الإنكليزية في مجلة Hamdard Islamicus، ٤، ٣، ١٩٨٠، ص ٣ - ١٥.

(١١٩) س. سترومسا: «من الإلحاد الإسلامي إلى السجال اليهودي الإسلامي: كتاب الدامغ لابن الريوندي»، مقالة نشرتها الإنكليزية في مجلة Journal of the American Oriental Society، ٤، ٣، ١٩٨٧، ص ٧٦٧ - ٧٧٢.

العقل ما لا يستطيع أن يقدّمه، أورد اسم شخص غريب هو أليشع بن ابويه، تقترب أوصافه بالأحرى من الصورة الأسطورية لابن الريوندي<sup>(١٢٠)</sup>.

إن اقتحام كاتبنا الفارسي هذا للיהودية هو ما قد يفسر الشهرة المبخوسة في أوساط هذه الطائفة لكاتب ذي أصل يهودي قح، وهو حَيُويَه البَلْخِيُّ. لم تصلنا أعماله مباشرة، ولكنها وصلت فقط عن طريق ردود سعديا غاوون عليها وعن طريق بعض الاستشهادات الأخرى<sup>(١٢١)</sup>. وقلّما يذكره النسّاخ، وإن ذكروه شوّهوا اسمه. نعرف فقط أنه عاش ما بين ٨٥٠ / ٢٣٦ و ٨٧٥ / ٢٦٢ تقريرًا، وأنه من مدينة بلخ؛ وهذا يقربه زمنياً وجغرافيًّا من ابن الريوندي ومن الكاتب المزدكي الذي ألف «شكاند غومانيك فيشار». لقد طرح هذا المفكّر «مئتي سؤال» حول التوراة وحول الفكر اليهودي بعامة. بل يقال إنه كتب نصاً مشدداً للتوراة برسم الأولاد، شطب منه كل المقاطع التي قد تشير إشكالات. ويُقال إن نسخه قد انتشرت في المدارس، إلى أن تدخل سعديا حوالي سنة ٩٢٧ / ٣١٥.

لا يورد هذا الأخير النص الأصلي إلا لماماً، مما يضطر القارئ إلى أن يعيد تشكيل الجزء الأساسي منه انطلاقاً من الرد عليه. ولكننا متيقنون، بناءً على قول شاهد قديم، من أن سعديا رد باللغة العبرية، في حين أنّ حَيُويَه لم يستعمل هذه اللغة. ويميل الناشر الأول للنص المعروف، وهو ي. دافيدسون، إلى اللغة العبرية، ويُميل بعضهم الآخر إلى الآرامية، مع أنّ هذا غير مرجح. يُضاف إلى ذلك أنّ دافيدسون، في إحدى الحوashi التي أوردها، استنتج أن الكتاب كان مسجوعاً، وكذلك الرد عليه.

إن اكتشاف مخطوط مجزوء، ووجود تقاطعات بينه وبين أعمال سعديا من جهة، وبين عدد من المصادر اللاحقة من جهة أخرى، خولاً دافيدسون أن يعيد تشكيل سبعة وأربعين سؤالاً من الأسئلة المئتين. ولأنّ سعديا كان يرد أحياناً على جملة من الأسئلة في آن واحد، فقد كان لا بدّ من تفكيك بعضها. وقد أعاد

(١٢٠) انظر س. ستروماسا: «أليشع بن أبويه والزنادقة المسلمين في كتابات ابن ميمون»، Maimonidean Studies، ٣، قيد الطبع.

(١٢١) جمعها ي. دافيدسون في كتاب مساجلة سعديا ضد حَيُويَه البَلْخِيُّ (بالإنكليزية)، نيويورك، ١٩١٥.

دافيدسون تجمعها في ستة مواضيع كبرى: ١) الله وصفاته؛ ٢) الله والخلق؛ ٣) العبادة الإلهية؛ ٤) المعجزات؛ ٥) المشاكل النصية في التوراة؛ ٦) تأويلات ممكنة البعض المقاطع. واستنتج من هذا التحليل أن حيوه «لم يكن مجرد جامع للجوانب غير المنطقية في التوراة، وإنما استخدمها كأساس ليبني عليه الأطروحتات الوضعية»<sup>(١٢٢)</sup>.

ولتكن الصعوبة بدأت عندما اقتضى الأمر تحديد هذه الأطروحتات. فبعد أن عاد دافيدسون إلى بعض الدراسات التي كتبت في القرن التاسع عشر، لفت نظره التشابه القائم بين بعض الأطروحتات وعدد من مقاطع كتاب «شكاند»، ومال بالتالي إلى إعطاء الحق لكاتب من القرون الوسطى كان أكد بأن حيوه أصبح زارداشتياً. إلا أن دافيدسون سرعان ما اعترف بأن بعض الأسئلة الأخرى تعارض هذا الطرح، وذكر بعبارة سعديا الذي رأى أنه قد يكون اعتنق المسيحية. وبعد ذلك بوقت قصير، تراءى لفيتورا أنه يستطيع التوليف بين النظريتين واعتبر حيوه مانوياً، أي أنه كان شنواياً ووريثاً للمسيحية<sup>(١٢٣)</sup>. ومع أن هذا الطرح مصطنع جداً إلا أنه نال دعماً غير متوقع من جانب ج. فايدا الذي قارن الأسئلة التي طرحتها كاتبنا بتلك التي كان يطرحها الزنادقة على أئمة من الشيعة، وهي التي جمعها الطبرسي (المتوفى عام ٥٤٨ هـ - ١١٥٣ م) في «كتاب الاحتجاج»<sup>(١٢٤)</sup>. ولكنه لاحظ أيضاً أن الثنوية غير ظاهرة في الشذرات التي أعيد بناؤها. إلى جانب ذلك، هناك مسألة يمكن تأويلاً لها على أنها تنم عن انتفاء إلى التثلية - وهذا قد يعزز ما ذهب إليه سعديا - ولكن ذلك لا يتوافق مع المانوية. وعليه فقد مال فايدا إلى أن يقارب بين حيوه وبين المحتاج الذي يظهر في «كتاب الزمرد» والذي كان سعدياً يعرفه. ولكن فايدا، عندما ربط هذا الشخص «بالتفكير الراديكالي الحر» - وهذه عبارة كان يقصد بها الزنادقة - ألزم القارئ الذي يقرأه اليوم بأن يطرح، بالنسبة لحيوه، المسائل نفسها التي طرحت بالنسبة للوراق وابن الريوندي.

(١٢٢) المرجع السابق، ص ٢٨.

(١٢٣) م. فيتورا: فلسفة سعديا غاوون، باريس، ١٩٣٤، ص ٤٩-٣٨ و ٢٠٦-٢١٠.

(١٢٤) ج. فايدا: «حول الموقف الديني لحيوه البلخي»، مقالة نشرت في مجلة الدراسات اليهودية، ١٩٣٥، ٩٩، ص ٨١-٩١.

في الطبعة التي قدمها ج. دي ميناس لكتاب «شكاند»، عاد إلى مشكلة المصادر، ولكن من منظور مغاير آخر. فقد أراد أولاً التخفيف من التأثير المانوي لصالح التأثير المزدكي. فاعتمد على النص القروسطي الذي كان شرح لماذا لم يكتب سعديا تفنيده بالعربية، مع العلم أنه يفتّن نصاً كتب على الأرجح بهذه اللغة، وذكر أن حيوه قد تبني أفكار المجوس. وهذا يعني أن المزدكين كانوا مطلعين على الإنتاج اللاهوتي العربي، وكانوا في بعض المناطق أقوياء بما فيه الكفاية بحيث أصبحوا مرهوبي الجانب. وبعد أن ذكر ج. دي ميناس بأنّ عدداً من الأسئلة التي طرحتها حيوه موجودة أصلاً في كتاب «المدراشيم» [اليهودي]، وأنّ عدداً آخر منها يتماشى دون شك مع مواقف المزدكين ومع «كتاب الزمرد»، استنتج بغبطة قائلاً: «إنّ مسائل الأولوية والأبوبة هي في تفاصيلها شبه غير قابلة للحل. أما المواضيع المطروحة فشائعة في الجدل، والموجودة منها في كتاب «شكاند» ليست مبتكرة جداً، وهي حصيلة التمازج الواسع النطاق بين المعتقدات، وهو التمازج الذي ميز - في القرون الأولى للإسلام، ولا سيما في بلاد الرافدين - اللقاء الفريد من نوعه في التاريخ بين تيارات دينية أربعة كانت حيوة ومناضلة في آن»<sup>(١٢٥)</sup>.

ولكن هل نضع حيوه إلى جانب مؤلف كتاب «شكاند» ولا نرى فيه بالتالي إلا شاهداً تاريخياً على مجموعة أفكار شائعة وغير متميزة، أم يجب أن نصفه في عداد الشخصيات القوية كالوراق وابن الريوندي؟ إنّ النسيان الذي تعرض له ليس حجة، لأنّ طال أيضاً الوراق، وإنّ الإنسان يُنسى إما لضعفه وإما لقيمه المرموقة. والأرجح في حالة حيوه أنّ السبب في نسيانه يعود إلى أنه لم يكتب إلا عدداً محدوداً من الكتب، أو ربما كتاباً واحداً فقط، لا يظهر أصلاً فيه كاختصاصي في التوراة. وكثيرون من الكتاب الذين ذكرناهم (ولا سيما فنتورا) اختزلوه إلى دور «الممثل الاجتماعي». ومع ذلك هناك فارق أساسي بينه وبين مؤلف كتاب «شكاند»؛ فهذا الأخير يمثل عقيدة قوية ما؛ ومع أنّ كتابه متواضع في مضمونه، إلا أنه بقي محفوظاً لدى طائفة دافعت عنه. أما حيوه فلا نعرفه إلا عن طريق خصومه. هل يجب إذن أن نعزّو الدور الذي اعترف له به ضمنياً من خلال «العنف الذي مارسه

(١٢٥) انظر كتاب شكاند، المذكور آنفًا، ص ١٨١.

سعديا وأخرون [ولَا سيمما إبراهيم بن عزرا] في تفنيدهم له» إلى «نزعته التهديمية تجاه اليهودية»<sup>(١٢٦)</sup>? ولكن حيوه ليس الكاتب الوحيد الذي انتقد اليهودية في العالم العربي ولا الوحيد الذي انشق عنها؛ وكان الأشد خطراً هو التعامل مع مرتدٍ إلى الدين السائد؛ وهذا أمر لم يرد ذكره في موضوعنا.

عندما يذكّر ج. فايدا بـ«الطريقة التي كانت تُقدم بها [المسائل المطروحة] والروح التي كانت تحرّكها»، فإنه يعيّدنا في الواقع إلى وضع مشابه لوضع ابن الريوندي، على أن نأخذ في اعتبارنا كل الإشكالية التي تراكمت حوله منذ أن كتب مقالته. والحال أن أحدث توليفة اقتربت حول «مذهب» حيوه، وهي التي طرحتها ج. روزنتال، تبدو مخيّبة للأمال. صحيح أنها تميّز بتمامية أكبر، وترفع عدد الأسئلة المفحوصة إلى خمسة وستين، ولكنها تقدمها بصورة إيجابية، ناسية أنها عبارة عن أسئلة بالمعنى الصرف للكلمة. وإذا يقدّم روزنتال، بكثير من التبّحر، السوابق والموافق الموازية المعاصرة، فإنه ينفي كل ابتکار لدى الكاتب الذي يدرسه، باستثناء هرطقته بالذات، قائلاً: «إنّ الهرطوقى اليهودي الوحيد الذي عرفنا أنه جمع لائحة كبرى من الإشكالات والمطالب»<sup>(١٢٧)</sup>.

أليس في هذا «التفرد» نقطة إيجابية ما؟ إنّ كلمة «هرطوقى» هذه هي الخطأ المشترك الناجم على الأرجح عن اللعنات المتواترة التي انهالت على الكتاب القدامي الذين كان لهم وقعهم لدى جميع القراء. فهناك إصرار على العثور بكل الوسائل على «مذهب» تعتمده «نحلة» من التحل. أمام عمل كعمل روزنتال لا تستطيع الامتناع عن التفكير في مثال ب. سوروكين. ففي كتاب يتحلى بروح علمية عالية، أثبتت أن جميع طروحات علماء الاجتماع في القرن التاسع عشر وفي النصف الأول من القرن العشرين يمكن ربطها بأراء قديمة جداً في الغالب. ولكننا إذا استطعنا القول إنّ كل شيء قد قيل، بشكل من الأشكال سابقاً، فإنه يستحيل علينا بالمقابل أن نشكك في العلم الجديد الذي مثله علم الاجتماع الذي كان سوروكين نفسه اسماً لاماً فيه. وحتى عندما نجد سوابق أو موازيات معاصرة لجميع الأسئلة التي طرحتها حيوه، لا

(١٢٦) انظر ج. فايدا، مرجع مذكور، ص ٨١.

(١٢٧) المرجع السابق، ص ٣٤٢.

نكون قد أثبتنا أنه اقتبسها من الآخرين، وأن دوره اقتصر على الاقتباس. الشيء الصحيح الوحيد فعلاً هو أن شخصاً يطرح أسئلة لا يمكن أن يعتبر وكأنه ينتهي، ولو بشكل هامشي، إلى دين مؤسس، حتى ولو تمكّن هذا الدين من استدماج تلك الأسئلة الحافزة للتفكير النظري. وقد كانت س. سترومسا محققة عندما ذكرت، منتقدة فإن إس في ذلك، بأننا لا نستطيع أن نقول إن حيويه بقي يهودياً، إلا «بالمعنى الضيق للهملخة»<sup>(\*)</sup>، وإنه لا سيل للخروج من اليهودية ولو حتى عن طريق الارتداد الديني<sup>(128)</sup>.

يتعين علينا إذن أن نعود إلى المعطيات الأساسية: ١) لم يخرج حيويه من المجال التوراتي. وإنما الكتاب وتأويله في المؤثرات اليهودية المحافظة هما موضع التساؤل. ولهذا تصدّى لدحضه الربانيون والحربيون معاً<sup>(\*\*)</sup>. ٢) يكتفي ابن حيويه بتجميع مئتي مسألة من مشارب متباعدة، وكان جمع بعضها أيضاً آخرؤن غيره، ولا سيما الثنويون الراغبون في تقويض الرسالة التوحيدية. ولكن هذا لا يعني أنه وضع نفسه تحت عباءة هذا أو ذاك. ذلك أن السوابق والموازيات المختلفة التي نستطيع الاستشهاد بها كانت تدافع كلها عن موقف بعينه، وكانت المسائل التي طرحتها هي الوجه الآخر من معتقد وضعى حاولت الانتصار له من خلال إقصاء الخصم. لا شيء يخولنا التأكيد على وجود شيء من هذا القبيل عند حيويه. ولا يستطيع أي خصم من خصومه القدماء أن يورد معتقداً يمكن استنتاجه من المسائل المطروحة بدون أن يقع في التناقضات. ويبدو أن إبراهيم بن عزرا، من جهته، لم يلعنه إلا لأنّه اقترح تفسيرات عقلانية محددة تقوض المعجزات (كتلك التي تقول إنّ النبي موسى عرف آلية المد والجزر في حين أنّ المصريين كانوا يجهلونها؛ وإنّ المن والسلوى

(\*) الهملخة هي الدليل الرسمي للحياة الدينية والمدنية عند اليهود. وتشبه الفقه وأحكامه عند المسلمين (المترجم).

(128) س. سترومسا: *الزمرد الخفي . . .*، مرجع مذكور، الحاشية ١١٢.

(\*\*) الربانية: نشأت في القرن الخامس قبل الميلاد وركزت على سلطة الحاخامات وتوجيهاتهم وتفسيراتهم التوراتية، ومن أوساطها ولد التلمودان. أما الحرديّة فنشأت في بغداد إبان القرن الثامن ودعت إلى العودة إلى النص التوراتي ودراسته دراسة معمقة، والتخفيف من السيطرة الحاخامية. ولكن الحرديّة انحسرت لصالح الربانية (المترجم).

ليسا هبة سماوية خاصة لأننا نجدهما في العديد من الحضارات، ولكن تحت أسماء  
شئي يمكن تعدادها، الخ<sup>(١٢٩)</sup>.

يجب إذن أن نفترض أن التساؤل يكفي نفسه بنفسه، ويجب ألا نحبس حيويه  
مبيناً في نظام معرفي مزعم يلزمه بأن يكون صاحب مذهب. أما لجوؤه إلى السجع  
في صوغ تلك الأسئلة فُفترض فيه أنه اعتمد ليجعلها قابلة للحفظ بالنظر إلى  
أهميتها، وليس ذلك من قبيل التزوة العارضة كما قد نجد عند ابن الريوندي أو حتى  
عند الوراق. إنَّ التساؤل في غاية الأهمية في نظره، بحيث أنَّ الكتاب الآخر الوحيد  
الذي نستطيع أن ننسبه إليه هو أيضاً مجموعة من الأسئلة التي طرحتها على معاصره  
موسى الزعفراني<sup>(١٣٠)</sup>.

وهكذا، على الرغم من التشابه الشكلي (من خلال لائحة الأسئلة) مع عدد من  
كتب الدفاع عن الدين في العصور القديمة المتأخرة وفي القرون الوسطى، فإنَّ  
حرب حيويه على صياغتها وتهافت خصوصه على تفنيدها، رغم احتقارهم لها ولكل  
ما يشابهها، يُجبراننا على البحث في اتجاه آخر. والواقع أننا نجد نظير موقف حيويه  
«التساؤلي» في فترات متباينة، منذ سocrates ومحاورات أفلاطون ووصولاً إلى كتاب  
«محاورات حول الدين الطبيعي» لهيموم، حيث يتقدم الاستدلال من خلال استبعاد  
الطرق الخاطئة (وهذا ما سيسمي ديكارت بالمعرفة الهامة أهمية العلم الوضعي) بدون  
الادعاء بشق طرق جديدة.

يرى حيويه إنَّ نقطة الانطلاق يجب أن تكون الكتاب المؤسس للوحданية للتدليل  
على أنه في المستطاع النظر فيه على غير الطريقة التي تُنظر بها فيه من قبل، وذلك  
لأنَّ الرؤية التقليدية ليست مقنعة. وهو لا يورد أي عنصر خارجي، لا الفلسفة  
اليونانية ولا أي لاهوت معين، ولكنه ينظر فقط في النص وفي صياغته من جهة،  
وفي موقف الإنسان الحصيف الذي لا يتميَّز إلى تأويل خاص من جهة أخرى.

(١٢٩) انظر م. فنتورا، مرجع مذكور، ص ٤٠-٤١، الحاشية ٢٨ و ٢٩.

(١٣٠) معروف لدينا من خلال إشارة يتيمة إلى أجوبة هذا الأخير عليه (انظر روزنتال: مرجع مذكور،  
ص ٣٢٠) ويرى م. فنتورا (المراجع المذكور، ص ٣٩، الحاشية ٢١) أنَّ هذه الأسئلة هي  
عينها التي نحن بصددها.

ومع أنَّ الأسئلة طُرحت على الأرجح حسب ترتيب النص، ومع أنها متفاوتة القيمة، فإننا نستطيع إعادة تكوين البنية الداخلية للنهج الذي نهجه حيوه. فأول ما يُمهد به هو التنبية إلى أنه لا يمكنأخذ النص المقدس بحرفيته، لأنَّ هناك مقاطع متناقضة في صياغتها. ولكن السائل يركز على وجود تناقض آخر أشد خطورة بكثير: أفلًا تلبي التوراة في بعض جوانبها الغرائز البشرية السافلة، لتعارض بالمقابل مع مقتضيات الضمير المستنير بتصويرها الله على أنه رب متغَّضف، وبحدّها من كلية قدرته، ومن كلية معرفته، ولا سيما من رحمته الجمّة؟ هناك مثال يظهر لنا تباين المنظور بين حيوه ومحاوره: يتساءل الأول إن كان الختان بتراً فقط، فيجيئه الآخر بكل بساطة إنَّ البتر جزء من طبيعة الإنسان، لأنَّه منذ ولادته يعرف بتر الحبل السري. وما لم يلاحظه سعديا هو أنه بإيجابته تلك يتقدّم موضوعه ويُقصي عنه صفة العلامة الإلهية<sup>(١٣١)</sup>.

هكذا يبدو أنَّ معظم تساؤلات حيوه ترتكز على تعدد مستويات القراءة الممكنة للتوراة، وهو تعدد قد لا تتحمّله كل عقلنة اختزالية. ومع ذلك بوسعنا أن نتساءل إن كانت صياغة النص بالذات لا تخولنا أن نفكّر في الله بطريقة مختلفة (أواحد أم مثلث الأقانيم؟)، وفي العالم (أمخلوق أم متولد من مادة موجودة سابقاً؟)، وفي الإنسان (لماذا التركيز على الخطية وليس على عالم متاغم وخالد؟).

لا شك أنَّ تهمة العقلانية هي تهمة مبررة، إذ لا يكفي حيوه عن التساؤل حول «أسباب» الأفعال الإلهية، وحول خيارات الله ووصاياه، ويرى أنها ليست فقط جزافية، بل يمكن التساؤل أيضاً عمّا إذا لم تكن بعض الواجبات المفروضة مستحبة التحقيق<sup>(١٣٢)</sup>. وفي هذا الموضوع يبدو حيوه قريباً جداً من ابن الريوندي. ولكن لا شيء يخولنا القول إنه، كابن الريوندي، أراد أن يبني وضعياً «ديننا مبنياً على العقل». وبدرجة أقل، لا نستطيع أن ندانيه من التصور المعماري لعقلانية الوراق. وفي الواقع، يبدو أننا لا نستطيع أن نفهم حيوه خارج إطار الحضارة اليهودية: فقد عاصر المحاولات الأولى للتفكير اللاهوتي التي حذت حذو المعتزلة، واستشعر ضرورة

(١٣١) انظر ي. ديفيدسون: *مجادلات سعديا...*، مرجع مذكور، ص ٦٢-٦٣.

(١٣٢) انظر المرجع السابق، ص ٢٥.

التبرير الداخلي بدون إعادة نظر حقيقة، فاكفى فقط بأن يتبينه ويحذر. والحال أنه عندما يريد المرء أن يبرهن على شيء هو مقتنع به من الأساس، فإنه لا يعسر عليه أن يجد دوماً البرهان !

تشاء سخريّة التاريخ أن يكون حيوه الذي حرص على صقل مسائله وصياغتها بنثر مسجوع قد واجه خصماً حرص مثله على صياغة ردوده سجعاً، ولكن بلغة دينه المقدسة. ولئن رغب حيوه في النظر إلى الأشياء «بطريقة مختلفة»، فإن ذلك لم يؤدِ فعلاً إلا إلى التعجيل في صياغة فلسفة يهودية، على يد سعديا، فلسفة هدفت فقط إلى «تكييف المعطيات المنزلة والمأثورة مع ما ظن آنذاك أنه من مقتضيات العقل»<sup>(١٣٣)</sup>.

---

(١٣٣) ج. فايدا: مدخل إلى الفكر اليهودي في العصر الوسيط، باريس ١٩٤٧، ص ٦٠ . والتسويد مني .

## الفصل الرابع

### ثلاثة أشكال مستقلة للتطوير

كان بوسع المسائل التي نظرنا فيها حتى الآن أن تكون خميرة للفكر طوال الفترة «الانفتاحية» للإسلام. فقد كان من الممكن للإسلام ألا يكون إلا ديناً لمنطقة معينة ولقوم معينين. فالنبي محمد لم يقم إلا بمحاولة أو محاولتين لمحاجمة غير العرب، واستخلص عبرة من فشله العسكري. أما بالنسبة لمساعيه المزعومة في التراسل مع كبار الملوك والأعيان في زمانه فهي منحولة. وكان بوسع الإسلام عندئذ أن يصبح ركيزة لحضارة محلية ومتجسدة في سكان متجانسين نسبياً، كما سيكون الحال في اليابان مثلاً. ولكن لم يحدث شيء من هذا، إذ اختار الخلفاء الراشدون التوسع. وبضم حضارات شديدة التباين (من الهندوس حتى جبال البيرينيه)، وفي فترة زمنية قصيرة جداً (قرن من الزمن)، ألزم الإسلام نفسه بموقف الملتقي. وهذا التلقي هو الذي أتاح الفرصة لتفتح سريع جداً عرفه الفكر الندي بشتى الأشكال.

ولكن مع تصميم المعتزلة على جعل تعاليهم مذهباً رسمياً، أولاً، ومع إقصائهم لاحقاً وسيادة المذهب التقليدي من بعدهم، فرضت نفسها صورة لإسلام صراطي. وفي نهاية القرن الثالث/التاسع تعززت هذه الصورة أكثر فأكثر. وبعد ذلك بقرينين، جاءت الحملات الصليبية لتقدم ذريعة لمزيد من التشدد.

وخلال هذه الحقبة الثانية فقدت الأسئلة قيمتها الذاتية، وحلت محلها للحال أجوبة سعى فيها أصحابها إلى إيجاد ملاذ يحميهم من الرؤية المفروضة الأحادية البعض. ولا بد أن مثل هذه المواقف المستقلة قد تعددت إلى حد ما. فكثيرون، ممن اتهمهم الفقهاء المتشددون والأخباريون الحرسيون على النظام العام، خصوا أنفسهم

بـ «جنة سرية»، وإن حافظوا ظاهرياً على المقتضيات الرئيسية للنظام الإسلامي؛ وفي هذه الجنة شذّبوا الأفكار التي ما كانت تروق لهم، أو فلنقل إنهم أعادوا بناء تصور للعالم خاص بهم.

لم يُعرف معظم هؤلاء إلاً عن طريق «القيل والقال». ولهذا يصعب جداً التمييز بين ما هو حقيقي وما هو ناجم عن النعيمة؛ كما يصعب التمييز بين التأويلات الشخصية نوعاً ما أو الصراطية نوعاً ما، وكذلك أخيراً بين العقائد المشتركة والموافق المستقلة. وبشكل دائم تقريباً كانت التهجمات الخارجية تتطرف إلى الحد الأقصى؛ وبالتالي يتعمّن على البحث المعاصر أن يسقط قسماً كبيراً منها في أغلب الأحيان.

لنأخذ هنا إلاً ثلاثة أمثلة لها ميزة مزدوجة: كثرة الوثائق المتوفّرة نسبياً، وتشكيلها لضرب من «نموذج مثالي». وهذا سيسمح للقارئ بأن يتصور شتى الصور المختلفة التي رسمت لهؤلاء المفكرين الثلاثة، وهي صور ورد كثير منها فعلاً في الوثائق التاريخية، ولكن بدون أن تخضع بعد للنقد الضروري.

## ١) دين فلسي: أبو بكر الرازى (نهاية القرن الثالث/التاسع - بداية القرن الرابع/العاشر)

لأبي بكر محمد بن زكريا الرازى صورة طاغية كأشهر طبيب ممارس في العصور الوسطى بخاصة. ولم يحظ بهذه الصورة بسبب كتابه «الجامع»؛ ذلك أن الباحثين فضلوا عليه «قانون» ابن سينا، ولاحقاً كتاب «الكلليات» لابن رشد. ولكن كتاباته التي كرسها لعدد من المعاينات الخاصة والحالات المحددة والقواعد العملية بقيت مرجعاً أساسياً حتى القرن الثاني عشر/الثامن عشر. وقد عرفه الغرب تحت اسم Rhazés، وما زال يُستشهد حتى الآن ببعض من توصيفاته السريرية، ولا سيما منها توصيفه للجدري.

أما كتبه الفلسفية فقد «نسيت»، ولم ينشئها من قبرها إلاً المستشرق بول كراوس خلال الثلاثينيات من القرن العشرين. فالمناظرة التي دارت بينه وبين داعية من دعوة الإسماعيلية أبرزت بالفعل انتقادات للدين الرسمي، بل لجميع الأديان المؤسسة؛ ولكن الاستشهادات بقيت مجزوّة، وبسرعة يشطح الخيال ليتوقف عند بعض الجمل

المعزولة أو العناوين! إلا أن الرazi يتميّز في توليفاته الشخصية بثقة هادئة بالنفس يعرض من خلالها رؤيته للأشياء. ففي ذلك الزمن لم تكن قد طفت بعد الصورة الهمسية التي شاء المدافعون الغيورون عن النبوة أن يرسموها له. كان الرazi هادئاً، وربما لأنه كان يعلم أنه طبيب ذو شأن وأن المجتمع بحاجة إلى علاجاته. وقد ذكر بعضهم أيضاً أن ذلك قد يعود إلى ابتعاده عن مراكز الجدل الديني.

ولد عام ٨٦٥هـ / ١٤٥٧ م في الري، القرية من طهران الحالية، وكان في المقام الأول رجل علم. ويُقال إن الموسيقي راودته في البداية، وكانت تعتبر علمًا من العلوم. ولكنه تحول لاحقاً إلى الكيمياء، وفيها أولى اهتماماته للملاحظة أكثر مما للمذاهب الباطنية. وتتضمن الكتب التي تركها في هذا المجال إما توصيات، كتوصياته لصهر المعادن، وإما تصنيفات كيميائية. وفي النهاية استوقفه الطب. وتذكر إحدى الروايات أنه درس الطب والفلسفة على يد علي بن سهل بن ربّن الطبرى. وهذا مستحيل لأن الطبرى توفي عام ٢٤٠ / ٨٥٥. واللافت أن أصحاب هذه الرواية أرادوا أن يقيموا علاقة بنوّة بين الرazi وبين هذا النسطوري الشهير الذي اعتقد الإسلام ثم تراجل مع أتباع دينه السابق<sup>(١)</sup>. ومن اللافت أيضاً أن بعضهم حور اسم الجد «ربّن» وترجمه إلى «رابان» (حاخام)، وجعل وبالتالي من الرazi رجلاً قريباً من اليهود<sup>(٢)</sup>. كان لمارسته كطبيب في مستشفى أكبر الأثر في حياته. وقد تولى إدارة بيمارستان الري، قبل أن يستدعى، إثر نجاحاته، إلى العاصمة في بغداد حيث أقام بضع سنوات، بعد عام ٢٨٩ / ٩٠١ على الأرجح. ولكن يبدو أنه قفل راجعاً إلى مسقط رأسه في الري حيث توفي - وقد عمي - في سنة ٣١٣ / ٩٢٥ أو ٩٣٢ / ٣٢٠.

من الصعب جداً الإحاطة بشخصية هذا الرجل. لقد قيل إنه علم طلاباً عديدين، ولكن في مجال الطب. أما في الفلسفة فلم يستحدث مدرسة. وأجرى بعضهم مقاربات بين موقفه وموقف أبي البركات البغدادي، ولكن يبدو أن هذه المقاربات ما

(١) انظر عبد المجيد الشرفي ببليوغرافيا الحوار الإسلامي - المسيحي. ١) من القرن السابع حتى العاشر (ضمنا). ٢) الكتاب المسلمين، في مجلة Islamochristiana، العدد ١، ١٩٧٥ (ص ١٤٤-١٥٢)، ص ١٤٤-١٤٥.

(٢) انظر عبد الرحمن بدوى: تاريخ الفلسفة في الإسلام والجزء الثاني بعنوان الفلسفه الحقيقيون (بالفرنسية)، باريس، ١٩٧٢، ص ٥٧٨.

هي إلا تشابهات في بعض التفاصيل. ونجد أيضاً أن الأحكام التي قدّمت عنه متناقضة: فقال بعضهم إنه كان فيثاغوريّاً، وأخرون إنه مال إلى الأفلاطونية وعادى الأرسطوية، وأخرون إنه من المدرسة الرواقية، أو من الأبيقورية، أو من المانوية السرية، الخ. ويزعم المسعودي أن يحيى بن عدي بدأ دراسة الفلسفة على يده. ولكن ابن عدي هو طالب الفارابي ومكمله، والفارابي فند آراء الرازى. ولئن يكن ابن عدي قد اقتبس من الكاتب الفارسي بعض اللمسات «العلمانية» في «كتاب الأخلاق» وأحال إلى معيار اللذة، فقد نجح مسلكاً أفلاطونياً - أرسطوياً صنيع معظم فلاسفة الإسلام، وهو مسلك عزف الرازى إلى حد كبير عن سلوكه<sup>(٣)</sup>.

قد تكون العودة إلى من تقدموه أكثر دلالة. فقد قدّمه البيروني على أنه تتلمذ على الفيلسوف الفارسي أبي العباس الإبرانشهرى. الواقع أنَّ هذا الفيلسوف غير معروف، ولكن البيروني قال إنه نبذ جميع الأديان التي كان جيد الاطلاع عليها وتكلم عنها بموضوعية، ولكن لصالح دين خاص به ادعى فيه النبوة<sup>(٤)</sup>. يتعين علينا إذن أن نبحث بالأحرى عن نهج مستقل. فمن المعروف بالفعل أنَّ الرازى كان له خصوم كثيرون. ولكن يجب التنويه أيضاً بأنَّ هؤلاء لم يتمموا إلى تيار الأغلبية الذي كان على جهل به؛ ونذكر من بينهم أبو القاسم البلاخي، رئيس المعتزلة في بغداد الذي تعرض وقتئذ لنكسات قاسية، والفارابي، وهو أول منظر لفلسفة إسلامية تحظى بالاحترام، وأبا حاتم الرازى، الداعية الإماماعيلي الذي كان شبه متخفّ. ولاحقاً تصدى إسماعيليون آخرون لموقفه المعادي للنبي، واستمروا يناوئونه أكثر من قرن. وفيما بعد، فند آراءه ابن ميمون اليهودي، مع أنه كان مهوساً على ما يبدو بصورته كعالم عقلاً.

لقد استرعت أفكاره الأخلاقية والميتافيزيقية الاهتمام مؤخراً، ولا تفتَّ تزداد الدراسات المتعلقة بهذين المجالين. أما فكره الديني - الأخلاقي فلم يحظ عملياً

(٣) انظر ماري تيريز أورفوا: رسالة أبي زكريا يحيى بن عدي في الأخلاق (بالفرنسية)، باريس، ١٩٩١، ص ٣٠-٣٢.

(٤) انظر ج. روسكا: «البيروني كمراجع لحياة وأعمال الرازى» (بالألمانية)، مجلة إيزيس، ١٩٢٢، ص ٢٦-٥٠؛ وج. مونو: ما كتبه المسلمون عن الأديان غير المسيحية (بالفرنسية)، المرجع نفسه، ص ٢٢-٢٣.

بتحليل جديد منذ الدراسات التي قام بها بول كراوس<sup>(٥)</sup>. ومن المستحسن أن نعاود النظر فيها على ضوء كامل الإشكالية التي عرضناها حتى الآن.

لستعرض أولاً العناصر المتوفرة لدينا. هناك كتاب مفقود يدحض أفكار أحد المانويين - واسميه سيس أو سيسين - ويقال إنه محضر تدوين لإحدى المناظرات الشفوية<sup>(٦)</sup>. ونسب إليه المسعودي كتاباً حول صabilia حرّان؛ ولا نعرف شيئاً عن هذا الكتاب ولا ندري حتى إن كان كتاب نقد<sup>(٧)</sup> (بالفعل، عزا الرازى بعض الجواب المهمة في فلسفته الميتافيزيقية إلى الصabilia). ولكن المفكر الإمامى حاتم الرازى<sup>(٨)</sup> في «كتاب أعلام النبوة» نقل بعض مقتطفات من كتاب «مخارق الأتباء»، الذي يحمل اسماً آخر هو «نقد الأديان»، وكان سبق لبول كراوس أن نبهما<sup>(٩)</sup>. والكتابان هما حصيلة مناظرة عامة تمت بين الرجلين في الري واستمرت لعدة جلسات، وذلك في بلاط مرداویج بن زیار<sup>(١٠)</sup>. ويدرك ابن النديم أخيراً كتاباً ضائعاً يدل عنوانه فقط على أن الرازى كان ينظر في ضرورة وجود «خالق حكيم» للعالم<sup>(١١)</sup>. من كل هذا لا نستطيع إلا أن نستنتج أن الرازى كان مفكراً مستقلاً: فلم يكن مانوياً ولا مادياً، ولكنه كان مع ذلك معادياً للأديان النبوية.

(٥) نشر بول كراوس الجزء الأول من رسائل فلسفية، القاهرة، ١٩٣٩، وأستعمل هنا الطبعة المصورة التي نشرتها دار الآفاق الجديدة في بيروت، ١٩٧٧. ونجد بعض المقتطفات المستلة من الجزء الثاني في مقالته «رازيانا ٢»، في مجلة Orientalia، السنة الخامسة، ١٩٣٦، ص ٣٧٨-٣٥٨.

(٦) انظر ج. مونو: *الكتابات الإسلامية...،* مرجع مذكور، ص ٢٥.

(٧) انظر ج. مونو: *الإسلام والدينات الإيرانية*، باريس، ١٩٨٦، ص ٢٢٢.

(٨) انظر طبعة ص. الصاوي وغ. أعوانى: أبو حاتم الرازى، *أعلام النبوة*، طهران، ١٩٧٧، وترجمة جزئياً ف. بريون تحت العنوان: «الفلسفة والتزييل: ترجمة مذيلة لستة مقتطفات من كتاب أعلام النبوة لأبي حاتم الرازى» (مقالة بالفرنسية)، مجلة الفلسفة القراءية، العدد ٢٨، ١٩٨٦، ص ١٣٥-١٦٢؛ ومقالته «الزمان والمكان ونشأة العالم حسب أبي بكر الرازى. تقديم وترجمة الفصل الأول والثالث والرابع من كتاب أعلام النبوة لأبي حاتم الرازى»، مجلة لوفان الفلسفية، العدد ٨٧، ١٩٨٩، ص ١٣٩-١٦٤.

(٩) نشرة كراوس: «رازيانا ٢»، مجلة Orientalia، السنة ٥، ١٩٣٦، ص ٣٥-٥٦، و ٣٧٨-٣٥٨. وعاد إليه جزئياً في كتاب رسائل، ص ٢٩١-٣١٦.

(١٠) انظر ج. مونو: *الكتابات الإسلامية...،* مرجع مذكور، ص ٢٥.

(١١) المرجع السابق.

مقابل هذه الكتب السجالية، ومنها كتابان على الأقل لا يبدوان إلا من كتب المناسبات التي رد فيها على خصومه، هناك كتابان مهمان لهما طابع إيجابي. فيما أنّ الرازي كرس حياته لمعالجة الأجساد، فقد طلب منه والي الري كتاباً لمعالجة النفوس، وذلك هو أصل «كتاب الطب الروحاني»<sup>(١٢)</sup>. وهذا الكتاب كتب في فترة مبكرة نسبياً، ولم تكن القراءات الفلسفية قد استوعبت فيه استيعاباً تاماً، ولا يتدخل فيه أي منظور ديني.

وعندما تقدم الرازي في السن كتب دفاعاً تبريرياً عن نفسه جعل عنوانه «كتاب السيرة الفلسفية»، واصطدم بالناس الذين كانوا ينكرون عليه لقب «الفيلسوف»؛ ويبدو أنّ هذا الكتاب يقدم زبدة تفكيره.

يبداً «كتاب الطب الروحاني» بتمهيد يشيد بالعقل، المنطبع فطرياً في كل إنسان والذي لا يقتضي إلا المران والجهد ليعمل. ولا يوصف العقل في هذا الكتاب إلا من خلال المنفعة الدينوية: فهو يوفر الكثير من المكتسبات والمنافع، ويقيناً من الواقع في الخطأ، ويحامي عنا، ويؤكد تفوقنا على الخلقة كلها<sup>(١٤)</sup>. إلا أنّ الرازي يقدم «الطب الروحاني» على أنه تمهيد ضروري لفلسفته. وهو يُظهر لنا على كل حال أنّ هذا العقل واحد عند الله والإنسان. وهنا تكمن الصعوبة الكبرى في فكره؛ وفي المساجلة التي دارت بينه وبين الداعية الإسماعيلي ستتجذر هذه الصعوبة في المطلب المشترك لكلا المتساجلين، أي ذلك الذي يقول بوجود مدبر حكيم للعالم، وإن يكن كل منهما فهم كلمة «حكيم» بمعنى مختلف؛ فالداعية لجأ إلى حجج رأها حصيفة وتعلل بالعيان والمشاهدة اليومية، بينما تكلم الفيلسوف بمفردات مسلمات العقل وتحدى الخصم بقوله: «من أين أجزتم» هذه الدعوى أو تلك؟<sup>(١٥)</sup>.

(١٢) نشرة كراوس، ص ١ - ٩٦. يمكن استكماله بمقالة د. غوتاس: «حواش ونصوص على مخطوط القاهرة ١: إضافات على طبعة ب. كراوس لكتاب الطب الروحاني لأبي بكر الرازي»، مجلة أرابيكا، السنة ٣٤، العدد ١، ١٩٧٧، ص ٩١ - ٩٣.

(١٣) طبعة كراوس، ص ٩٧ - ١١٢، وترجمه بعنوان «رازيانا»، مجلة أوريتالي، السنة ٤، ١٩٣٥، ص ٣٠٠ - ٣٢٥.

(١٤) الطب الروحاني، مرجع مذكور، ص ١٧ - ١٨.

(١٥) رسائل، مرجع مذكور، ص ٢٩٥، السطر ٤.

في نظر الإسماعيلي الذي يريد، من خلال النبوة، إنقاذ الإمامة، تتجلى الحكمة الإلهية عبر المشهد التراتبي للبشرية، إذ اختص الله بالنبوة بعض البشر دون غيرهم وفضلهم على الناس وجعلهم أدلة لهم. أما رجل العلم فبرى أنّ الحكمـة تقضي مشاركة الجميع مشاركة مباشرة عن طريق «الإلهام»<sup>(١٦)</sup>، وإنـا وجدنا أنفسنا في موقف يوـلـد النـزـاعـاتـ، إذ يجـبـذـ كلـ واحدـ زـعـيمـهـ. ويزعمـ الدـاعـيـةـ أـنـهـ يـعتمدـ عـلـىـ التجـربـةـ الـيـوـمـيـةـ لـتـعلـيلـ الـلامـساـواـةـ؛ـ أـمـاـ الطـبـيبـ فـيـعـارـضـهـ مـرـكـزاـ عـلـىـ الـاجـتـهـادـ العـقـليـ:ـ فـلـئـنـ كـانـ بـعـضـهـ يـجـتـهـدـ فـيـ التـجـارـةـ وـيـنـجـحـ فـيـهاـ فـلـيـسـ ثـمـةـ ماـ يـمـنـعـ مـنـ تـشـغـيلـ ذـكـائـهـ بـنـجـاحـ فـيـ الـمـعـرـفـةـ الـنـظـرـيـةـ.ـ وـيـحـسـبـ الدـاعـيـةـ أـنـهـ يـسـحقـ خـصـمـهـ الطـبـيبـ إـذـ يـقـدـمـهـ كـأـسـتـاذـ فـيـ مـهـنـتـهـ وـلـهـ تـلـامـيـذـهـ،ـ فـيـ حـينـ أـنـ الرـازـيـ لـاـ يـرـيدـ أـنـ يـكـونـ إـلـاـ «ـاـخـتـصـاصـيـاـ»ـ يـكـرـسـ وـقـتـهـ فـيـ مـاـ يـهـمـلـهـ الـآخـرـونـ،ـ وـيـعـتـبـرـ نـفـسـهـ غـيرـ مـؤـهـلـ فـيـ بـعـضـ الـمـجـالـاتـ الـعـلـمـيـةـ الـتـيـ يـتـقـنـهـ غـيرـ إـتـقـانـاـ مـمـتـازـاـ.ـ وـهـذـاـ مـاـ يـلـخـصـهـ فـيـ الـعـبـارـةـ التـالـيـةـ:ـ «ـلـوـ اـجـتـهـدواـ وـاشـتـغلـواـ بـمـاـ يـعـنـيهـمـ لـاـسـتـوـواـ فـيـ الـهـمـ وـالـعـقـولـ»<sup>(١٧)</sup>.

للتصدي لموقف التسوية هذا بين الناس، يلجأ الداعية الإسماعيلي إلى الحجة الأخلاقية. فالحيوانات هي التي تحوز بالطبع والفطرة المعرفة اللازمـةـ لهاـ،ـ ولكنـهاـ بـالـتـالـيـ لاـ تـقـعـ تـحـتـ مـسـؤـلـيـةـ وـلـاـ تـحـتـ تـكـلـيفـ.ـ فـالـمـسـؤـلـيـةـ وـالـتـكـلـيفـ وـالـطـاعـةـ وـالـمـعـصـيـةـ وـالـثـوابـ وـالـعـقـابـ لـاـ تـدـخـلـ إـلـاـ إـذـ كـانـ الـأـشـخـاصـ غـيرـ مـحـكـومـينـ بـمـاـ جـبـلـواـ عـلـيـهـ.ـ وـلـاـ يـرـىـ أـبـوـ حـاتـمـ مـنـ حـلـ آخـرـ لـهـذـهـ الـلـامـحـكـومـيـةـ الـمـسـبـقـةـ إـلـاـ بـوـجـودـ «ـدـرـجـاتـ»ـ وـ«ـمـرـاتـبـ»ـ بـيـنـ الـمـخـلـوقـاتـ.ـ وـلـكـنـهـ هـنـاـ يـسـعـفـ خـصـمـهـ مـنـ حـيـثـ لـاـ يـدـرـيـ إـذـ يـشـيرـ إـلـىـ صـلـتـهـ بـقـدـامـيـ الـحـكـماءـ:ـ فـهـؤـلـاءـ كـانـواـ أـسـاتـذـةـ،ـ وـلـكـنـهـ بـدـورـهـ تـمـ تـجاـوزـهـمـ،ـ وـلـعـلـ أـبـاـ بـكـرـ،ـ مـنـ خـلـالـ مـمارـسـتـهـ الـعـلـمـيـةـ بـالـذـاتـ،ـ نـاقـضـ فـكـرـةـ التـسـاوـيـ.ـ وـالـحـالـ أـنـ هـذـاـ الـأـخـيـرـ يـمـيـزـ بـالـفـعـلـ بـيـنـ الـحـائـزـ عـلـىـ الـمـعـرـفـةـ وـالـمـعـرـفـةـ نـفـسـهــاـ.ـ فـهـوـ وـحـدهـ فـيـ حـضـارـتـهـ كـلـهـاـ مـنـ يـتـصـرـ لـفـكـرـةـ أـنـ الـعـلـمـ قـابـلـ لـلـتـقـدـمـ وـالـاسـتـكـمالـ.ـ وـلـهـذـاـ لـمـ يـخـشـ التـعـبـيرـ عـنـ «ـشـكـوكـ عـلـىـ جـالـيـنـوـسـ»ـ لـأـنـهـ لـاـ يـرـىـ أـنـ هـنـاكـ أـذـىـ قـدـ يـلـحـقـ هـذـاـ الرـجـلـ الـعـظـيمـ إـذـ جـُـعـلـ مـنـهـ سـلـطـةـ قـدـيمـةـ يـجـبـ اـتـبـاعـهـ بـشـكـلـ أـعـمـىـ.ـ وـهـوـ يـكـرـرـ فـيـ كـتـابـاتـهـ الـطـيـةـ كـلـهـاـ أـنـهـ

(١٦) المصدر نفسه، ص ٢٩٦، السطر ٨.

(١٧) نفسه، ص ٢٩٦، السطر ٢٠.

محظوظ لأنه يعيش في حقبة متأخرة. إذ يتاح له ذلك أن يوضح بدقة أكبر ما لم يستطع الأسلاف رؤيته، وأن يستكمل ما أهملوه «كي يزداد الفن قرابةً كل يوم من الكمال، وكيف تکثر فائدة البشر منه، كما أمرنا وأوصانا جالينوس الرائع في العديد من كتبه حيث يقول لنا بأن نميّز ونصّف ما لم يميّز ويصنّف الأقدمون»<sup>(١٨)</sup>.

بالتأكيد، لم يكن الداعية ملزماً بمعرفة هذه الخلفيّة الفلسفية - العلمية كلها. ولكن الملاحظ أننا إذا كنا في المحصلة الأخيرة بصدق حوار ما بين شخصين، فإن هذا الحوار ينحو إلى أن يكون أحادياً منذ أن ذكر الداعية بالعبارة المُشار إليها أعلاه. هل هذا سوء أمانة من جانبه؟ الأرجح أن فكرة العلم المتدرج والمتقدم باستمرار إلى أيام كانت تعصى تماماً على فهمه. وبالفعل، إذا كان أبو حاتم يورد أقوال محاوره بلا تحريف حول هذه النقطة، فإنه لا يفعل ذلك إلاً عندما يريد أن يحشره أو يُشعره بأنه يتناقض مع قدامى الفلاسفة حول أزلية المبادئ. وإذا كان بعضهم، في رأيه، قد اكتشفوا أشياء لم يعرفها الأسلاف، وهم بدورهم سيصبحون متباذلين، فمعنى ذلك أنه لا وجود للحقيقة. يقول: «إذا كان الذي استدركه المتأخر خلافاً على من تقدمه كما خالفت أنت من تقدمك، فإن الخلاف ليس بفائدة، بل الخلاف شرٌ وزيادة في العمى وتقوية للباطل ونقض وفساد»<sup>(١٩)</sup>.

كل قراء الرازي، الفيلسوف، لاحظوا أنه الوحيد الذي أعطى كلمة «اجتهاد» معناها الكامل، دون حصرها بمجال ديني، سواء أفي إطار الشريعة (كالفقه مثلاً)، أم في إطار علم الباطن كما تفعل الإماماعية. وعندما يرد على خصميه بأن «الأنفس لا تصفو من كدورة هذا العالم ولا تخلص إلى ذلك العالم إلا بالنظر في الفلسفة»<sup>(٢٠)</sup>، يرفض هذا الأخير الرد إلاً من منظور «ما هو حق وما هو غير حق». وعندما يعلن الفيلسوف أخيراً: «من نظر واجتهد هو محق وإن لم يبلغ الغاية»<sup>(٢١)</sup>، لا يتخالص

(١٨) أبو بكر الرازي: كتاب الأغذية، نشره وترجمه إلى الإسبانية ر. كوهن برابانت في مجلة Anaquel de estudios arabes ٤٩ ص ٥٩ (العربي ص ٣٥ - ٧٣) ٢، ١٩٩١، وص (الترجمة).

(١٩) رسائل فلسفية، مرجع مذكور، ص ٣٠١ السطر ١٧-١٩.

(٢٠) رسائل فلسفية، مرجع مذكور، ص ٣٠٢ السطر ١٠-١١.

(٢١) المرجع السابق، مرجع مذكور، ص ٣٠٣ السطر ٢ - ٣.

الداعية الاسماعيلي من المأزق إلا بإقامته معارضة بين تعددية الآراء الفلسفية وواحدية التعليم الذي أتى به الأنبياء.

وهنا أيضاً يقيم المفكر الاسماعيلي، لصالحه، تمييزاً وفصلاً بين حجج الرazi الفيلسوف. فهو يفحص ويلخص التناقضات العديدة بين الأنبياء كما يذكرها الرazi . وفي هذا الفصل من سجاله يكتفي بأن يصور محاوره وكأنه يرفض متابعة النقاش: «إذا انتهى الكلام إلى هذا يجب أن يُسْكَن»<sup>(٢٢)</sup>. هل هذا إقرار بالضعف؟ الواقع أن الرazi يرفض أن يضع على قدم المساواة البحث عن الحقيقة بالتحليل العقلي والخصوص لكلام الأنبياء. بوسعنا أن نأسف للتسريع في وصفه هذا الخصوص بأنه «خرافات»<sup>(٢٣)</sup>، ولكننا لا نستطيع أن ننكر عليه نهجه السليم في استخدام المنطق.

إن «السيرة الفلسفية» تستند إلى الفكرة القائلة بأن مثل هذا النهج إنما هو هبة فطرية أعطيت للإنسان. وإن آخر مبدأ من المبادئ الستة التي يعددها الرazi يضمن إمكانية ممارسة المبادئ الأخلاقية الخمسة الأخرى بتوكيده قائلاً: «إن البارئ جل وعز قد وكل الأشياء الجزئية من حوائجنا إلينا كالحراثة والنسيج وما أشبه ذلك مما به قوام العالم وقوام المعيشة»<sup>(٢٤)</sup>. ونلاحظ في هذه الجملة، القريبة جداً من جملة أخرى أوردها الوراق، اختلافاً كبيراً في النبرة: فالوراق اكتفى برفض الحجة القائلة بأنه يتعمّن على الإنسان أن يتعلم كل شيء من الخارج؛ أما الرazi الفيلسوف فيبني على هذا المبدأ رؤية إيجابية للعالم.

تفتتت هذه الرؤية أن يعيش الإنسان تلقائياً، حسب مواهبه الطبيعية. فكل زهد من شأنه أن يضع الطبيعة موضع شك مستبعد من طرز الحياة الفلسفية. ولئن أخذ الرazi سocrates كنموذج، فإنه يرفض صورة الزاهد فيه، ويرى أن أعداء هم الذين أبرزوا هذه الصورة ليتمكنوا من إلحاق الأذى به. والرazi يفضل صورة أبي العائلة أو المواطن، بله صورة التديم. ولئن قبل بفكرة صحة الصورتين باعتبار أن العالم اليوناني القديم عرف متأثرين متعارضين حول شخصية سocrates - انتقالاً كلاهما إلى

(٢٢) المرجع السابق، مرجع مذكور، ص ٣٠٢ السطر ١٩.

(٢٣) المرجع السابق، مرجع مذكور، ص ٣٠٣ السطر ٨.

(٢٤) كتاب السيرة الفلسفية، مرجع مذكور، ص ١٠٢ ، الترجمة ص ٣٢٥.

الأخباريين المسلمين - فإنه يرى أنّ الصورة الثانية هي الصورة التي استقرّ عليها سقراط في نهاية المطاف.

وسيكون المعيار الأقصى للأخلاق هو اللذة التي يتّأولها على أنها توازن وانعدام للألم. وكتاب «الطب الروحاني» يتحدث عنها مطولاً، وكذلك «كتاب اللذة» الذي لم يصلنا منه إلاّ بعض الشذرات<sup>(٢٥)</sup>. ولثلا نبتعد عن الموضوع لنقل بإيجاز إنّ هناك عملية حسابية بخصوص اللذة تحبّذ الحياة الأخلاقية على إشباع الشهوات. بل يضيف «كتاب الطب الروحاني» أنه يتربّ علينا أن نستبعد التزعة الذهنية عند فلاسفة من أمثال أفلاطون وأرسطو<sup>(٢٦)</sup>، ولكن الغريب هو أن «السيرة الفلسفية» لا تستعيد صراحة هذه الفكرة مع أنها تتماشى مع إيديولوجية الرazi التي تعادي كل شطط مهما كان نوعه.

مع ذلك فإنّ لهذا أساساً دينياً، يكمن في المبدأ الأول الذي يؤكّد وجود عالم آخروي، أي «أنّ لنا حالة بعد الموت حميدة أو ذميمة بحسب سيرتنا كانت مدة كون أنفسنا مع أجسادنا»<sup>(٢٧)</sup>، كما يكمن في المبدأ الرابع الذي يحيل إلى الحساب الإلهي. ولكنه هنا أيضاً يتّأول هذا الحساب على أنه رفض للألم (الألم الذي نسبّه للآخرين والألم الذي نسبّه لأنفسنا دون وجه حق). وهذا يشبه «رهان بسكال» من حيث أنه يفضل دار البقاء على دار الفناء، وهو الأصل في علم الأغذية الروحاني هذا. ويجب الاعتراف بأنّ هذا البرهان ليس جديداً، حتى في الإسلام. والأهم منه على ما يبدو هو الضمانة التي يقدمها الله للبحث عن هذا التوازن: «إنّ ربنا ومالكنا مشفّق علينا ناظر لنا رحيم بنا، تبع ذلك أيضاً أنه يكره أن يقع بنا ألم»<sup>(٢٨)</sup>. ولذا يعالج الرazi الطبيب كل الآلام الجسدية بشكل متساوٍ، سواءً أكانت آلاماً بشرية أم حيوانية، إذ ليس لها من مبرّ إلّا إذا انتظرنا منها فائدة أعظم.

إنّ هذا التعامل الوارد مع الإنسان والحيوان يعود إلى إيمان الرazi بالتناسخ. والشيء الوحيد الذي يميّز أرواح الحيوانات عن أرواح البشر هو أنّ الأولى لا تصل

(٢٥) طبعة كراوس، ص ١٣٩-١٦٤.

(٢٦) الطب الروحاني، مرجع مذكور، ص ٢٩-٣٠ و ٦٢-٦٣.

(٢٧) كتاب السيرة الفلسفية، مرجع مذكور، ص ١٣-١٤، السطر ٣٠-٣١؛ الترجمة ص ٣٢٥.

(٢٨) المرجع السابق، ص ١٤-١٥؛ السطر ٣٢٧؛ الترجمة ص ٣٢٧.

إلى الانتعاق بينما تستطيعه الثانية. بوسعنا إذن أن نقتل بسهولة أكبر الحيوانات التي تسبب الأضرار، لأننا بذلك نُدنسها من خلاصها. ولكن الرازي يوصي بالرأفة بالحيوانات المنزلية والعاشبة عامةً، وهذه يجب ألا تُقتل إلا إذا اقتضت الحاجة. (ولولا أنه لا مطعم في خلاص نفس من غير جثة الإنسان لما أطلق حكم العقل ذبحها البنته)<sup>(٢٩)</sup>. رائعة هي هذه العبارة لأنها تُظهر «حكم العقل» ليس فقط كمطلق لا ينافش، بل أيضاً كمرجعية غير محصورة بمكان بعينه. والرازي لا يطرح حتى مسألة معرفة ما إذا كان الأمر يتعلق بمقتضى ذاتي أم بتأثير ثقافي.

لهذا، ومع أن قراءتنا زَيَّنت لنا مقارنته بحنين بن اسحق، فإنه يتبعنا أيضاً أن نعيد النظر في هذه المماطلة. صحيح أن بينهما بعض التشابه، انطلاقاً من قائمتهما العلمية ووصولاً إلى الخيبات المهنية الآتية وفقدان حظوظ الخليفة بسبب دسائس الحساد، ولكن الرجلين هما على طرفي نقىض في ما يخص الفكر الديني. فحنين يقول بنهج نكوصي: فما أخذناه عن طريق المتأثر، كيف نتيقن منه؟ أما الرازي فيندفع، على العكس منه، مع حركة الحياة: فعنه يقينيات موروثة، وهو لا يشكك في الموضوعات الثقافية كالإيمان بالتناصح، بل يرى فيها تعبيراً عن عقل يتجاوز حدود الزمن. وينحصر مجده فقط بإقامة التوازن بين شتى المرجعيات التي يوظفها الفيلسوف. ولذا يخطو حثيثاً نحو استنكار أشكال الزهد<sup>(٣٠)</sup> التي يمكن أن توجد في الهند أو عند المانويين(المتنانية) أو في المسيحية والإسلام، فيقول: «فإن ذلك كله ظلم منهم لأنفسهم وإيلام لها لا يُدفع به ألم أرجح منه»<sup>(٣١)</sup>. وهو إذ لا يتحدث إلا عن التأمل، فإنه يضع نفسه في حيز جسدي ممحض ولا يرضى بأي انفصال عنه أو بأية عودة إلى الذات.

(٢٩) المرجع السابق، ص ١٠٣، السطر ١٢-١٣؛ الترجمة ص ٣٢٩.

(٣٠) في الدراسة التي أجرتها م. بار - آثر تحت عنوان: «بعض الجوانب في علم الأخلاق عند أبي بكر الرازي وأصولها في أعمال جالينيوس»، مجلة دراسات إسلامية، العدد ٦٩، ١٩٨٩، ص ٥ - ٣٨، والعدد ٧٠، السنة ١٩٨٩، ص ١١٩-١٤٨، يرى أن «الطب الروحاني» هو أكثر مصالحة مع الزهد من «السيرة الفلسفية»، ولكن ذلك يتعلّق خصوصاً باستشهادات مأخوذة من الكتاب القدامي، والباحث يعرّف على كل حال بأنّ الرازي يحافظ حتى هنا على وجهة نظر نفعية لا نجد لها في أشكال الزهد التي سيدئنها لاحقاً.

(٣١) كتاب السيرة الفلسفية، مرجع مذكور، ص ١٠٦ السطر ٢ - ٣؛ الترجمة ص ٣٣٠.

إن هذا لا يمكن أن يُعزى إلى تأثير الفلسفه الوثنين، بل إلى اختيار علمي فالرازي يرفض أن يجد الخلاص، على غرارهم، في الأخلاق. فالخلاص في نظره يقع خارجها . والإنسان لا يبلغ الهناء في هذا العالم، ولكنّه يتّهياً، تبعاً لظروفه، لبلوغه في العالم الآخر. المهم ألا يضع دونه العرّاقيل، أبالإفراط كان أم بالتفريط.

ولكّنه مدین لأولئك الفلسفه القدماء بالبناء الفكري الذي من خلاله يسعى إلى الإجابة عن الإشكالات التي أثارتها الأديان التوحيدية بفرضها فكرة الخالق، وهي فكرة ضروريه للتمكن من التكلم في القيم. وقد أوضح ل.ا. غودمان كيف أنّ نظرية الرازي إلى الماورائيات هي نظرة منظمة بدقة من أجل حل المشاكل الفلسفية التقليدية، ولا تتميّز إلّا من حيث أنّ هذا الحل يقول بالخلق. وإلى جانب الخالق، يقبل الرازي بوجود أربعة مبادئ أخرى قديمة مثله، وهي النفس الكلية والهيولي والمكان («المطلق» المختلف عن «الناري») والزمان («المطلق» هو أيضاً والمعارض للزمان «المحدود» لأنّ حركة الأجرام تنظمه). إن الله ضروري لتفسير ما هو خير في هذا العالم. أما الهيولي والمكان والزمان فهي جوهر الطبيعة والتغيير. وأخيراً تضطّلع النفس بالجانب العفوي والكيفي، كما تضطّلع لاحقاً بما هو غير موائم في العالم<sup>(٣٢)</sup>. ويختزل كل هذا في أسطورة هبوط النفس إلى العالم. فقد هبطت لرغبة ذاتية لها، خلافاً لإرادة الخالق، وأثارت وبالتالي في الهيولي حركات غير منتظمة. وبعد أن سُجنت في العالم، فإنها لا تتحرّر تدريجاً إلّا عن طريق العقل الذي يرسله الله، ولكن الحكماء هم الذي يشعلونه. فهو لاء، بواسطة العلم، يتّحون للنفس أن تعني وضعها. وهذا البناء يسمح للرازي بأن يتّجّب عزو الشر إلى الخالق. ولكن نزعته الذهنية، وحتى بنية الأسطورة، التي يتناول كل عنصر فيها مع ضرورة معينة لتقديم حل لهذه المسألة المدرسية أو تلك، تُظهر أنه لا يلجأ إليها إلّا للإجابة عن إشكال يتعلّق بالفهم، وليس للإجابة عن تساؤل وجودي .

على الرغم من استعماله الرهان البسكالي (وهو رهان ليس حكراً على بسكال!)

(٣٢) انظر ل.ا. غودمان: «أسطورة هبوط النفس عند الرازي: وظيفتها في فلسفته» (بالإنكليزية)، في كتاب محاولات في الفلسفة والعلم الإسلامي، ج. حوراني، دار نشر الباقي، ١٩٧٥، (ص ٤٠-٢٩).

فمن الواضح أن نهج الرازي ليس محايثاً تماماً. يضاف إلى ذلك أن هذه المحايثة ليست، كما الحال عند حنين بن إسحق، محطة كي يتمكن العقل من أن يميز تسامي إنشاءاته، بل هي عنده عنصر تقليسي بصورة جذرية. والحق أننا نتعامل هنا مع «إله الفلاسفة» الذي أعطى للعالم دفعه، فتحرّك وفقاً للنظام المرسوم له.

لا نستطيع أن ننفي الشجاعة التي أظهرها هذا الرجل. ونحن ملزّمون أيضاً بالانحناء أمام الصراوة التي حاول بها أن يوظف تراث الأقدمين كي يحل المشاكل التي طرحها الوضع الجديد، وبخاصة العنصر الأخلاقي الإضافي الذي أدخلته فكرة الخلق. ولكن يصعب علينا أن نطلق عليه لقب «المفكر الأكثر صراوة والأكثر ليبرالية في الإسلام»، بل ربما أيضاً في تاريخ الفكر البشري» (كما قال عبد الرحمن بدوي)<sup>(٣٣)</sup>. وفي الحقيقة، إن الأمر لا يعدو معارضه عالم جزافي بعالِم جزافي آخر. هذا خيار وبناء قائم على هذا الخيار، ولكنه ليس تفكيراً.

## ٢) مثال عن التدين المحبط في الأندلس بداية القرن الخامس/ الحادي عشر

وصف هنري كوربان المواجهة بين الرازيين، أبي بكر العقلاني والقائل بالتساوي، وأبي حاتم المدافع عن الأنمة، على أنها «فترة من أعظم فترات الفكر في الإسلام»<sup>(٣٤)</sup>. ووُجد فيها وخاصة مناسبة ليعرض، عن طريق التضاد، «الفكر الديني الباطني والكشفي»<sup>(٣٥)</sup> الذي كان هو وحده موضوع اهتمامه دون غيره. ورأى آخرون فيه شهادة على وجود جو حقيقي من الحرية في إقليم الريي بداية القرن الرابع/ العاشر إذ كان كلا المحتاورين يستطعُ التعبير جهاراً عن مواقف شديدة الجرأة.

ولكن هؤلاء وأولئك اصطدموا بالرأي الخائب الذي لم ير في ذلك إلا شكلاً فكريأً يتصدى لشكل فكري آخر، وكل منها مغلق على الآخر، ولا هدف للمحاور فيه إلا إفحام محاوره. ذلك أنه إذا كان الحدث المذكور لافتاً للنظر في علانيته، فلا بد أن يكون حصل أكثر من مرة، وإن اقتصر على جماعة محدودة. وصحيح أنَّ شخصية أبي بكر الرازي نادرة في قامتها العلمية، ولكن صورة العقلاني التجربى

(٣٣) عبد الرحمن بدوي: تاريخ الفلسفة في الإسلام... (بالفرنسية)، مرجع مذكور، ص ٥٩٤.

(٣٤) هنري كوربان: تاريخ الفلسفة الإسلامية (بالفرنسية)، باريس، ١٩٦٤، ص ٢٠١.

(٣٥) المرجع السابق، ص ٢٠٠.

توجد في كل مجتمع، وأكثر مما نتصور، حتى ولو لم يُعبّر عنها رسمياً. والنكت العديدة التي نسبها الناس العاديون إلى ابن الريوندي الأسطوري تثبت ذلك. وإنما الشعور المممض بأنّ الأمر لا يتعدى مجاهدات عقيدة، سواء كان الخصوم من كبار المفكرين أو من الناس البسطاء، هو الذي أشاع الشكية والأخذ بـ«تكافؤ الأدلة». وقد أظهر فان إس أنّ هذا الموقف استمر داخل الإسلام في العصر الوسيط<sup>(٣٦)</sup>. ولكن معظم الحالات المعروفة لم تحظّ إلا بتوثيق فقير جداً. وستتوقف عند نص مشهور إلى حد كبير، لأنّه وإن لم يقدم لنا معلومات تاريخية، فسيتيح لنا الفرصة لتنعمق قليلاً في مسألة الفلسفة. إنه عبارة عن مقطع من مبحث كتبه ابن حزم حول الأديان، في «كتاب الفصل والمملل»، ويسمّي لنا فيه يهوديين أندلسيين هما إسماعيل بن يونس الأعور وإسماعيل بن القراد<sup>(٣٧)</sup>. ولكننا نكاد لا نعرف شيئاً عنهمما سوى أنهما كانوا طبيعين. بالإضافة إلى تلقيب الأول «بالأعور»، نعرف - من خلال بعض ذكريات طفولة ابن حزم - أنه عاش في مدينة «المرية» وأنه اشتهر بطول باعه في الغرسة<sup>(٣٨)</sup>. ويمكن أن يُقرأ اسم اليهودي الثاني بـ«القراد» أو «القداد» أو «القداد». ولأنّ نصوص هذين الرجلين مفقودة، اضطررنا إلى دراستهما من خلال ما قدّمه عنهما خصمهما، الذي لم يوفر أحکاماً تقول «من فمك أدينك»، كما لم يوفر الشتائم. ولكننا إذا نحنينا هذا جانباً، نحصل على لوحة معبرة جداً، من حيث أن إطارها هو السجال ضد الشكية. يقول ابن حزم: «ذهب قوم إلى القول بتكافؤ الأدلة، ومعنى هذا أنه لا يمكن نصر مذهب على مذهب، ولا تغلب مقالة على مقالة، حتى يلوح الحق في الباطل ظاهراً بيناً لا إشكال فيه، بل دلائل كل مقالة فهي

(٣٦) انظر ج. فان إس: الشكية في الفكر الديني الإسلامي، مرجع مذكور.

(٣٧) ابن حزم: كتاب الفصل والمملل، مرجع مذكور، الجزء الخامس، ص ١١٩-١٢٤. وترجمته إلى الإسبانية م. اسين بلايثوس بعنوان: Aben hazem de Cardoba y su historia ١٩٣٢، الجزء الخامس، ص ٣٢٩-٣٣٧، critica de las ideas religiosas تركي بعنوان: تفنيد الشكية ونظريّة المعرفة في كتاب الفصل لابن حزم (بالفرنسيّة)، أعيد نشره في كتاب علماء الكلام والفقهاء في إسبانيا الإسلامية. جوانب سجالية، باريس، ١٩٨٢، ص ١٥٩-١٩٨.

(٣٨) ابن حزم: طوق الحمام، نشره ه. ك. السيرافي وإ. الأبياري، القاهرة، دون تاريخ، ص ١٩.

مكافية لدلائل سائر المقالات. وقالوا: كل ما ثبت بالجدل فإنه بالجدل ينقض، وانقسم هؤلاء أقساماً ثلاثة فيما أنتجه هذا الأصل»<sup>(٣٩)</sup>.

وفي العرض الذي يتلو يعتمد ابن حزم تدرجاً منطقياً في ظاهره، إذ ينطلق من الذين يعبرون صراحة عن شكيتهم في كل شيء ولكنهم يقبلون بالظاهرة الدينية، كي يتنتقل إلى من يحصرون شكيتهم بـ«ما يخص الباري تعالى»، ويintهي بأولئك الذين يستثنون من شكيتهم الخالق والنبوة الإسلامية على حد سواء. وإذا يهمل ابن حزم العتبات النوعية الفاصلة بين هذه المستويات الثلاثة، نراه يصور الموقف بمجمله على أنه أشكال متكافئة من الشكية. وعلاوة على أن عرضه للحجج الشكية لا يأخذ بعين الاعتبار هذا التوزيع الثلاثي، فإنه يستبدلها بتوزيع ثبائي. فمن جهة يتكلم عن «حيرة» في الحكم<sup>(٤٠)</sup>، ومن جهة أخرى عن تصور أخلاقي بحث للدين. وهذا التصور ينقسم بدوره إلى شطرين: استسلام لإرادة الله الذي وضع هذا الإنسان في هذا الدين، ولambilاة بالسياق الاجتماعي، شرط المحافظة على نزعة أخلاقية عامة.

إن اهتمامنا بهذا العرض الطويل للحجج يهدف فقط إلى أن يُظهر أن الأفكار التي استشففناها عند ابن الميقع قد توضحت وتمثلت باتجاهات خاصة. فنحن نجد العبارات ذاتها، وإن تضخمت بعض الشيء بعد مرور ثلاثة قرون. يقول ابن حزم: «الواجب على كل أحد أن يلزم ما اجتمع الديانات بأسرها والعقول بكليتها على صحته وتفضيله، فلا يقتل أحد ولا يزني ولا يلبيط ولا يبغى به، ولا يسعى في إفساد حرمة أحد، ولا يسرق ولا يغضب، ولا يظلم ولا يجور، ولا يجني ولا يغش ولا ينمّ، ولا يسفه ولا يضرب أحداً ولا يستطيل عليه، ولكن يرحم الناس، ويصدق، ويؤدي الأمانة، ويؤمن الناس شره، ويعين المظلوم ويمعن منه. فهذا هو الحق بلا شك لأن المتفق عليه من الديانات كلها، ويوقف عما اختلفوا فيه، ليس علينا غير هذا، لأنه لم يلح لنا الحق في شيء منه دون غيره»<sup>(٤١)</sup>.

ولئن يكن ابن حزم قد قطع على هذا النحو شوطاً طويلاً، فإنه يخلط مع ذلك

(٣٩) ابن حزم: كتاب الفصل...، الجزء الخامس، ص ١١٩.

(٤٠) المرجع السابق، ص ١٢٠، السطر ١٤.

(٤١) المرجع السابق، ص ١٢١.

بحذق بين جميع المستويات كي يسهل المهمة على نفسه. فمن جهة نراه يبخس ثالثة الفئات التي ميز بينها - وهي فئة المسلمين الذين يرفضون الانضواء تحت أيّ مذهب - بدمجها بالفتين الأوليين اللتين يمثلهما يهوديان. ومن جهة أخرى سينقل الجدال على هذا النحو إلى المستوى النفسي.

إن تلخيصه للحجج يبدو موضوعياً. فهو يحافظ فيه على التدرج التالي: ١) التعارض الإلزامي بين الفتئتين والطابع الهش لانتصار إحداهما على الأخرى، لارتباطه فقط بمهارة فارسها. ٢) لماذا هناك خلاف حول الدين وليس حول معطيات الحواس أو معطيات العقل المتجرّد في العلوم؟ مما كان لأحد أن يعارض عن وعي الحقيقة إذا ما تجلت بوضوح، وإذا عارضها مع ذلك فلأن الهوى القوّي المنحاز يكون هو وحده الذي تدخل. ٣) لا فرق بصدق هذه النقطة بين الإنسان المثقف والجاهل. فكل إنسان يدّعي أنه يمتلك الحقيقة دون الآخرين سواء أتعلقت بالأديان، أم بالنحل، بله بالمذاهب، داخل الدين الواحد. وهذا لا يستثنى الدهريين الذين، وإن لم ينقسموا إلى أديان، يتعارضون فيما بينهم بمذاهبهم. ٤) تُلحظ حتى عند الإنسان المثقف تبعية للهوى الذي يحول الرجل المعدّ ظاهرياً لتجرد العلم إلى رجل مساجل عنيف؛ وهذا لا يحول على كل حال دون التقلب في المواقف.

بوجيز العبارة، إما أن تثبت صحة دين من الأديان، وإما ألا تثبت. وتدخل «الدعوى» و«التقليل»<sup>(٤٢)</sup> في الحالة الثانية هذه. ولا يمكن أن يتم هذا الإثبات أو التصحّح بلغة ابن حزم إلا أن يكون «صحيح بالحواس أو ببعضها أو بضرورة العقل وبديهيته، أو صحيح بدليل ما غير هذين، ولا سبيل إلى قسم رابع. فإن كان صحيح بالحواس أو ببعضها أو بضرورة العقل وبديهيته، فيجب ألا يختلف في ذلك أحد، كما لم يختلفوا فيما أدرك بالحواس وبدها العقل من أن ثلاثة أكثر من اثنين، وأنه لا يكون المرء قاعداً قائماً معاً بالعقل». فلم يبق إلا أن يقولوا إنه صحيح لنا بدليل غير الحواس، فنسألهما عن ذلك الدليل بماذا صحيح عندكم؟ أبالدعوى فلستم أولى من غيركم في دعواه، أم بالحواس وبديهيّة العقل فكيف خولفتم فيه وهذا لا يختلف في

(٤٢) المرجع السابق، ص ١٢٣ السطر ١٤.

مدرکاته أحد؟ أم بدلیل غیر ذلك؟ وهكذا أبداً إلى ما لا نهاية له، قالوا. وهذا لا مخلص منه»<sup>(٤٣)</sup>.

ويختتم ابن حزم عرضه بإضافته إعلاناً حقيقةً عن عقيدة شكية، فيقول: «ونسألهم أيضاً عن علمهم بصحة ما هم عليه، أعلمون أنهم يعلمون ذلك أم لا؟ فإن قالوا لا نعلم ذلك أحالوا قولهم وكفونا مؤونتهم لأنهم يقررون أنهم لا يعلمون ما علموا، وهذا هوس وإفساد لما يعتقدونه. وإن قالوا بل نعلم ذلك سألناهم أبعلم علموا أم بغير علم؟ وهكذا أبداً، وهذا يقتضي أن يكون للعلم علم، ولعلم العلم علم إلى ما لا نهاية له، وهذا عندهم محال»<sup>(٤٤)</sup>.

إن هذا المقطع الأخير، الذي يتميز بوضوح عن غيره، هو في الواقع اقتباس من طرق علم الكلام. وهذا ما يلفت انتباها إلى ما في ذلك من خلط. ثم يعود ابن حزم إلى كل دليل فيفتنه واحداً بعد الآخر، ولكن بعد أن كان أوحى للقارئ بأنه أمام شكل واحد من الفكر الشكي، وإن تجلّى في تبلورات عدّة.

مع ذلك فإن بعض جوانب هذه الشكية مفيدة له. لذا نراه ينقل باغباط الوصف الطويل للانقسامات التي تنشأ عن الفكر المتحيز، وذلك ما دام كتابه كله مكرساً أولاً للتصدي للمعتقدات الأخرى، خلوصاً إلى أن الإسلام هو وحده الدين الحقيقي، وثانياً لنقض المذاهب الأخرى، خلوصاً إلى أن الظاهرية وحدها هي الصحيحة. والمقطع يستحق أن يذكر بكامله: «إنا نرى الجماعة الكثيرة قد طلبوا علم الفلسفة وتبحروا فيها ووسموا أنفسهم بالوقوف على الحقائق وبالخروج عن جملة العامة، وبأنهم قد أشرفوا على الصحيح بالبراهين وميزوه من الشغب والإقناع، ونجد آخرين قد تمهروا في علم الكلام وأفروا فيه دهرهم، ورسخوا فيه، وفخرموا بأنهم قد وقفوا على الدلائل الصلاح وميزوها من الفاسدة، وأنهم قد لاح لهم الفرق بين الحق والباطل بالحجج والإنصاف، ثم نجدهم كلهم، يعني جميع هاتين الطائفتين فلسفتيهم وكلاميتهم، في أديانهم التي يقررون أنها نجاتهم أو هلاكتهم، مختلفين كاختلاف العامة وأهل الجهل، بل أشد اختلافاً. فمن يهودي يموت على يهوبيته، ونصراني يتھلك

(٤٣) المرجع السابق، ص ١٢٣.

(٤٤) المرجع السابق، ص ١٢٣-١٢٤.

على نصرانيته وتسلیمه، ومجوسی يستمیت على مجوسیته، ومسلم يستقتل في إسلامه، ومناني يستهلك في مانويته، ودهري ينقطع في دهریته، فقد استوى العامي المقلد من كل طائفة في ذلك مع المتكلم الماهر المستدل بزعمه، ثم نجد أهل هذه الأديان في فرقهم أيضاً كذلك سواء سواء، فإن كان يهودياً فإما رباني يتقد غيظاً على سائر فرق دینه، وإما صابئي يلعن سائر فرق دینه، وإن عيسوی يسخر من سائر فرق دینه، وإن سامری يبراً من سائر فرق دینه. وإن كان نصرانياً فإما ملکی يتھالك غيظاً على سائر فرق دینه، وإن نسطوري يتقد أسفًا على سائر فرق دینه، وإنما يعقوبی يسخط من سائر فرق دینه. وإن كان مسلماً فإما خارجي يستحل دماء سائر أهل ملته، وإنما معتزلي يکفر سائر فرق ملته، وإنما شیعی لا يتولی سائر فرق ملته، وإنما مرجحی لا یرضی عن سائر فرق ملته، وإنما سنّی ینافر سائر فرق ملته، قد استوى في ذلك العامي المقلد الجاهل والمتكلم بزعمه المستدل.

«وكل امرئ من متكلمي الفرق التي ذكرنا يدّعى أنه إنما أخذ ما أخذ وترك ما ترك ببرهان واضح، ثم هكذا نجدهم حتى في الفتيا، إنما حنفي يجادل عن حنيفيته، وإنما مالكي يقاتل عن مالكيته، وإنما شافعي یناضل عن شافعیته، وإنما حنبلي يضارب عن حنبليته، وإنما ظاهري يحارب عن ظاهريته، وإنما متحير يستدل، فهناك جاء التجاذب والتجاذب حتى لا يتفق اثنان منهم على مائة مسألة إلا في الندرة، وكل امرئ من ذكرنا يزري على الآخرين، وكلهم يدّعى أنه قد أشرف على الحقيقة.

«وهكذا القائلون بالدهر أيضاً متباینون متنابذلون مختلفون فيما بينهم، فمن موجب أنّ العالم لم یزل وأن لا فاعل له، ومن مکذب له موجب أنّ العالم لم یزل وأنّ له فاعلاً لم یزل، ومن موجب أزلية الفاعل وأشياء آخر معه وأن سائر العالم محدث، ومن موجب أزلية الفاعل وحدوث العالم ومبطل النبوت كلها، كما اختلف سائر أهل التحل ولا فرق. قالوا: فصح أنّ جمیعهم إنما متبع للذی نشأ عليه والنحلة التي تربى عليها، وإنما متبع لھواه قد يخیل له أنه الحق، فهم على ما ذكرنا دون تحقيق»<sup>(٤٥)</sup>.

(٤٥) المرجع السابق، ص ١٢١-١٢٢ (لقد اختصرت لائحة النحل التي يعرضها الكاتب بمزيد من التفصیل).

كذلك يطيب لابن حزم الفقيه الناظر في علم الأخلاق أن ينقل لنا وصفاً للإنسان الذي يدعى الحكمة والذي تفترسه لواقع الهوى الفئوي. يقول: «وأيضاً فإننا نرى المرء الفهم العالم النبيل، المتفنن في علوم الفلسفة والكلام والحجاج، المستند لعمره في طلب الحقائق، المؤثر للبحث عن البرهان على كل ما سواه من لذة أو مال أو جاه، المستخرج لقوته في ذلك، النافر عن التقليد، يعتقد مقالة ما وينظر عنها، ويحاجج دونها، ويدافع أمامها، ويعادي من خالفها، مجدًا في ذلك، موقداً بصوابه وخطأ من خالفه، متافراً له مضلاً أو مكفراً، فيبقى كذلك الدهر الطويل والأعوام الجمة، ثم إنه تبدو له بادية عنها فيرجع أشد ما كان عداوة لما كان ينصر ولأهل تلك المقالة التي كان يدين بصحتها، وينصرف يقاتل في إبطالها وينظر في إفسادها، يعتقد من ضلالها وضلال أهلها كالذي كان يعتقد من صحتها، ويعجب الآن من نفسه، وربما عاد إلى ما كان عليه أو خرج إلى قول ثالث»<sup>(٤٦)</sup>.

هذا كله لا يفتنه ابن حزم إلا بشكل خجول، راداً إيه إلى الضعف البشري المحتوم. ولكن الاستمرارية بين مختلف الأديان ومختلف المذاهب داخل الدين الواحد هي مقوله يأخذ بها. وهو بذلك يعارض التعددية التي تأسست داخل الإسلام عن طريق «الاختلاف» في طرح الحلول الفقهية<sup>(٤٧)</sup>. كذلك يندد، في مبحثه عن الأخلاق، بالعلماء الذين لا يجعلون أخلاقهم في تناغم مع معارفهم، وبهذا يكونون أدنى من الكثيرين من الناس العاديين<sup>(٤٨)</sup>؛ كما يندد بقوة، بصفة عامة، بنسبة المعرفة<sup>(٤٩)</sup>. إذن يمكننا القول بأنّ ابن حزم يدين، في جوانب عديدة، للشكينين الذين يشجب آراءهم. ولو شئنا أن نعمل هذا السجال من جانبه، و الذي لا يرد إلا في آخر كتابه، على ما فيه من تخليط عندما يتكلم عن المقولات المعادية، لعللناه بمقتضيات رؤيته الأحادية للإسلام، وهي رؤية نابعة أصلاً من ولائه للسلالة الأموية

(٤٦) المرجع السابق، ص ١٢٣.

(٤٧) انظر تركي، *تفنيد الشكية . . .*، مرجع مذكور، ص ٤٧.

(٤٨) ابن حزم: *كتاب الأخلاق والسير*، نشرته وترجمته إلى الفرنسيّة ندي توميش، بيروت، ١٩٦١، المقطع ٥٥.

(٤٩) المرجع السابق، من المقطع ٢٣٤ إلى ٢٣٨.

التي يعتبرها السلالة الشرعية الوحيدة الموروثة من الإسلام الأول. ولكن هذه المسألة تخرج عن موضوعنا.

فما نسعى إلى معرفته هنا هو مدى الأهمية الفعلية للأفكار التي يختزلها هو إلى خليط من عناصر متجانسة. ولهذا يجب أن ننسى أنه يتكلم عن شخصين يهوديين، مع العلم أنه لا يسميهما من باب الذم. هناك سببان يدفعاننا إلى ذلك. أولاً، إن الفتنة الثالثة، التي يضعها على مستوى الفتنين الآخرين، تمثل ظاهرة نسبية داخل العالم الإسلامي. يضاف إلى ذلك أن ابن حزم نفسه لا يجعل من الشخصين المذكورين إلا ممثليين متميزين لمجموعة واحدة شاملة لأتباع الديانات التوحيدية الثلاث. وبالفعل، إن واحداً من الأشكال التي يندرج بها هو ذلك الذي يبحث عن موقف يتجاوز الطوائف؛ والحال أنها نعلم أن النصوص الدينية في الأندلس كانت تداول بين بعض أتباع الديانات الثلاث<sup>(٥٠)</sup>.

ولكن يجب التركيز بالمقابل على المعلومة الأخرى التي يعطينا إياها، وهي أن ذينك الشخصين طبيان. فكما ذكر فان إس<sup>(٥١)</sup> فإن الوسط الطبي من بروزه إلى أبي بكر الرازي كان متأثراً خاصة بعض التقاليد الشكية ذات الأصل الهلنستي. والحال أن الرازي كان فصل بوضوح بين المجال الديني التقليدي والمجال الديني العقلي. وبينما أقام أبو حاتم، وهو إسماعيلي متميز، معارضة بين الرسالات النبوية وشتي الآراء الفلسفية، قلّص أبو بكر الرازي التيارات الفلسفية إلى أطوار في بحث واحد عن الحقيقة، ولكنه شدد بالمقابل على التناقضات الموجودة بين مختلف أديان الولي، لا بل داخل وحي بذاته: فال المسيح يعارض موسى ومحمدًا بادعائه أنه ابن الله؛ ومانى وزرداشت يعارضان بشويتهمما وأحادية الأنبياء التوحيديين ولكنهما يختلفان فيما بينهما بدعاهما وتأويلاهما؛ ويؤكد اليهود والمسيحيون على صلب يسوع، خلافاً لما سيذهب إليه محمد؛ وتقرب التوراة بلا انفعالية الله؛ ولكنها تقضي بأن تقدم له الأضاحي؛ ويقول يسوع إنه يتمم ما جاءت به التوراة، ولكنه ينسخها؛ الخ...<sup>(٥٢)</sup>.

(٥٠) انظر دومينيك أورفوا: «الفكر الديني عند عرب إسبانيا إزاء الإسلام»، مجلة Traditio، السنة ٣٩، ١٩٨٣، ص ٤١٩ - ٤٣٢ (٤٢٤ - ٤٢٣).

(٥١) انظر ج. فان إس «الشكية...»، مرجع مذكور، ص ٣ وما يليها.

(٥٢) انظر أبو حاتم الرازي: أعلام النبوة، مرجع مذكور، ص ٦٩ - ٧٠.

في سياق هذا الموقف السلبي يحتل الفريق الثاني الذي أشار إليه ابن حزم موقعه. وهنا يميز ابن حزم هو أيضاً المسألة الفلسفية للعالم المخلوق عن المناحي العملية التقليدية. ولا يختلف عن أبي بكر الرازي إلاّ عندما يرفض استبدال النقد بناء ذهني وضعيف يراه بناء ذاتياً. ولهذا يضطر إلى الافتراض بأنّ الحقيقة تعطى بصورة موضوعية، ولكن بدون عالمة فارقة: «وقالت طائفة أخرى بتكافؤ الأدلة فيما دون الباري عزّ وجلّ، فأثبتت الخالق تعالى وقطعت بأنه حق خالق لكل ما دونه بيقين لا شكّ فيه، ثم لم تتحقق النبوة ولا أبطلتها، ولا حفقت ملة دون ملة ولا أبطلتها، لكن قالت: إنّ في هذه الأقوال قولًا صحيحاً بلا شكّ، إلاّ أنه غير ظاهر إلى أحد ولا بين، ولا كلفه الله تعالى أحداً». وكان إسماعيل بن القراد الطيب اليهودي يذهب إلى هذا القول بيقيناً، وقد ناظرنا عليه مصرحاً به، وكان يقول إذا دعوناه إلى الإسلام وحسمنا شكوكه ونقضنا عللها: الانتقال في الملل تلاعيب. قال أبو محمد: وقد ذكر لنا عن قوم من أهل النظر والرياسة في العلم هذا القول، إلاّ أنها لم يثبت ذلك عندنا <sup>(٥٣)</sup> <sub>عنهم</sub>.

وقد يبدو لنا أنّ شهادة ابن حزم تعيدنا، في هذه الحالة، إلى الموقف الأول لبرزوبيه، أي الموقف الإيماني: «فطائفة قالت: فإذاً الأمر كذلك فالواجب على الإنسان لزوم الدين الذي نشأ عليه أو ولد عليه، لأنّه هو الدين الذي تخيره الله له في مبدأ خلقه ومبدأ نشأته بيقين، وهو الدين أثبته الله عليه، فلا يحل له الخروج عن ما رتبه الله تعالى فيه وابتداه عليه، أي دين كان. وهذا كان قول إسماعيل بن القراد، وكان يقول من يخرج من دين إلى دين فهو وقاح متلاعب بالأديان عاصٍ لله عزّ وجلّ المتبع له بذلك الدين»<sup>(٥٤)</sup>. ولكن تتمة النص تبيّن لنا حدود هذه الشهادة.

وهذه هي أولاً العبارة المقتضبة التي يستعملها، والتي تتميز وبالتالي عن الإسهابات المطولة في مواضع أخرى: «وكان يقول بالمسألة الكلية، ومعنى ذلك ألا يبقى أحد دون دين يعتقد على ما ذكرنا آنفاً»<sup>(٥٥)</sup>. ومن الواضح أنّ القسم الأول من

(٥٣) كتاب الفصل، مرجع مذكور، ص ١٢٠، السطر ٣ وما يليه.

(٥٤) المرجع السابق، ص ١٢٠-١٢١.

(٥٥) المرجع السابق، ص ١٢١، السطر ٣ - ٤.

الجملة هو استشهاد، وأنّ الثاني هو تأويل خاص بابن حزم. والحال أنّ هذا التأويل لا يقوم مقام الدليل، وقد تكون نتيجته مهمة على صعيد العمل، ولكنها ثانوية على صعيد الفكر. والملاحظ أنّ معنى «المسألة الكلية» قد فاته تماماً. إذ ما كان له أن يستوعب فكرة تقول إنّ الوحي ليس إلاّ ركيزة لمعنى فردي؛ ولأنه لا يبحث إلاّ عن «شريعة»، لذا يقدم لها تأويلاً اختزاليّاً.

ولهذا يدلل أيضاً على عدم فهم أكبر تجاه الفئة الأولى: «وانقسم هؤلاء أقساماً ثلاثة فيما أنتجه لهم هذا الأصل؛ فطائفة قالت بتكافؤ الأدلة جملة في كل ما اختلف فيه، فلم تتحقق الباري تعالى ولا أبطلته، ولا أثبتت أزلية العالم ولا حدوثه، ولا أثبتت النبوة ولا أبطلتها، وهكذا في جميع الأديان والأهواء لم تثبت شيئاً من ذلك ولا أبطلته، إلاّ أنهم قالوا: إننا نومن أنّ الحق في أحد هذه الأقوال بلا شك، إلاّ أنه غير بین إلى أحد البة، ولا ظاهر ولا تمييز أصلاً».

«قال أبو محمد: كان إسماعيل بن يونس الأعور، الطبيب اليهودي، تدلّ أقواله ومناظرته دلالة صحيحة على أنه كان يذهب إلى هذا القول، لاجتهاده في نص هذه المقالة، وإن كان غير مصرح بأنه يعتقدها»<sup>(٥٦)</sup>.

هل نستطيع من جهتنا أن نذهب أبعد من ذلك؟ إنّ العبارة الأخيرة من هذا الاستشهاد، العبارة التي تؤكّد على الطابع المكتوم لموقف إسماعيل بن يونس الأعور، توحّي وكأنّ كتمانه عائد إلى طبيعته وتنسى الإحالات إلى الظروف الزمنية. وبالفعل، يسعنا أن نتساءل عمّا إذا لم يكن موقف هذين الشخصين صادراً عن تحفظ ما. ترى س. ستروماسا أنّ «كلامهما مراوغ وأنه يشكّل مجھوداً لصدّ الخصم بلا تورط، أكثر مما هو تعبير عن قناعات حقيقة»<sup>(٥٧)</sup>. ولكن شهادة ابن حزم هي المراوغة؛ فهي تارة مستفيضة عندما تخلو من نتائج، وتارة في غاية الاقتضاب، بل غائبة، عندما يكون المطلوب استكشاف مكون الأفكار. ولعل هذه الشهادة أتت بهذه الصورة لأنّ السياق لم يكن يتّيح التعبير بوضوح. فلئن ظهرت صيغ دهرية أو نقدية فقط في أدبيات ذلك الزمان، فإنها ما كانت تظهر إلاّ في ما ينقله الكتاب

(٥٦) المرجع السابق، ص ١١٩-١٢٠.

(٥٧) رسالة تلقاها الكاتب منها بتاريخ ٢٨ تشرين الأول/أكتوبر ١٩٩٣.

المسلمون عن كتاب آخرين، مع احتجاجهم عليه في الوقت نفسه احتجاجاً صارخاً. ونحن لا نعرف أصلاً إن كانت هذه الصيغ حقيقة أو مفترضة، ولا بدّ من مجهد تدققي كبير في المقارنة بين المصادر لإبراز جمّ من التناقضات في معظم الأحيان. ولكي نبقي في مجال «ما لا يمكن الشك فيه» يجب التنويه بأنّ ابن القراد كان محمياً بحكم كونه من أهل الذمة: فلم تُفرض عليه قناعة معينة ولا حتى «انتساب»، لأنّ طائفته كانت تحظى باعتراف رسمي. والحال أنّ الرأي الذي يورده كتاب «الفصل والمملل» بقي محصوراً تماماً ضمن هذه الحدود القانونية، مما يفسر لماذا كانت معلوماته بصدده أوفر، مع أنّ قدرًا غير قليل من التشويه أحاط بذلك الرأي، وإن لأسباب أخرى. وبالمقابل، إنّ أفكار الأعور تخرج عن تلك الحدود القانونية، ولو عَبر عنها بوضوح لأخضعته لحكم الشريعة الإسلامية.

بما أنّ ابن حزم في هجائه لواحد منهم «اليهود» (وغالباً ما يُقال إنه شموئيل النجيد، دون التيقن من ذلك) يصفه بـ «الدهري»، فقد ألصقت هذه التهمة - التي هي في الأصل محض شتيمة، بين جملة شتائم أخرى، صادرة عن كاتب هو من أنكى الكتاب طبعاً - ليس فقط بالشخص المستهدف، بل أيضاً بعدد من المثقفين اليهود في ذلك الزمان. وهكذا اعتُبر من الدهريين كلُّ من ابن القراد والأعور<sup>(٥٨)</sup>. ولكن لا شيء في النصوص يسمح بمثل هذه المماهاة، وإنما هي نتيجة للتأثير النفسي الذي يريد ابن حزم الوصول إليه من خلال طريقته في تنظيم الملاحظة. وعلى العكس من ذلك تماماً، نرى أنّ الكلام المعزو إليهما يؤكّد الوجود الموضوعي للحقيقة في الوحي، ولكن بدون التخيّر بين شتى أشكال هذا الوحي.

تخولنا المقاربة مع أبي بكر الرازي أن نحدد بدقة موقع ذينك الشخصين. فقد أقرّ الطبيب الفارسي بواقعة الخلق التي فرضت نفسها لأسباب إيديولوجية كنا استعرضناها. والأمر نفسه يصدق على ابن القراد. إلا أنه استبدل النظام الميتافيزيقي للرازي بموقف إيماني خارجي لأنّ المهم في نظره هو النهج الفكري وطرح الأسئلة (المسألة الكلية) وليس نموذجاً بعينه من الفكر المتّحجر. فهو أكثر إخلاصاً لفكرة

<sup>(٥٨)</sup> انظر م. فيبرو: «ابن حزم والزنديق اليهودي»، في مجلة R.E.M.M، العدد ٦٣-٦٤، ١٩٩٢، ص ٨١-٨٩.

الرازي من الرازي نفسه. إلى أين وصلت هذه الأسئلة؟ للأسف لا تتوافر لدينا معلومة واحدة حول هذا الموضوع. ويبقى إسماعيل القراد «نطماً من أنماط المفكرين»، دون أن يكون ترك لنا «فكراً» بحد ذاته.

أما الأعور فيشغل حيزاً آخر. فالأسباب التي دفعت الرازي وابن القراد إلى القبول بواقعية الخلق لا تبدو له مقنعة. ولكن هذا لا يعني أنه كان دهرياً. هو أيضاً يفترض وجود الحقيقة موضوعياً في «مكان ما». ولكن تحليل ابن حزم لا يتبع لنا المزيد من التوضيح. هل اختيار أن يبقى في موقع المترقب أو القبول بالوضع الحالى؟ هل هو شكاك معتدل يقبل بوجود الحقيقة ولكن بدون تعينها، أم هو من أنصار الإيمانيين؟ لا شيء يبيّن ذلك. التعليم الوحيد الذي تركه لنا هو موقف محبط أمام الحدود الفاضحة للمذاهب الوضعية، وبينها المذاهب التي تتضمن أساساً نقدياً تظن أنها تستطيع تجاوزه.

### (٣) مسألة التعبير الأدبي

#### مثال المعرى (القرن الخامس / الحادى عشر)

إنَّ معيار الجمال الشكلي يلعب دوراً رئيسياً في الحضارة العربية. وعلى الرغم من ذم النبي محمد للشعراء فقد اضطر إلى التنازل لهم بصدق جوهر الأمر، لأنَّ الصحابة كانوا متشربين لأشعارهم ولا يستطيعون الاستغناء عنها. وقد اكتفى بالأمر بقتل الشاعر الذي هجاه، بل أمر بإعدامه جهاراً إذ كان في موقع قوي. ولكنه لم يستطع شيئاً إزاء شعر الشاعر. إذن هناك فاصل بين منتج النص والنص نفسه. فإذا استُنهك النص في مجرى الأحداث، ولم يكن له إلاّ محض أثر نفسي، تكفل مجرى التاريخ وناموس المنتصر بطعمه وإنسائه. أما إذا كان النص يجسد معيار الجمال الشكلي بدرجة عالية، فلا يمكن عندي المساس به، وسينتقل إلى الأخلاف مهما كان ضمونه. والعلاج الوحيد الذي يمكن اللجوء إليه عندي هو تعديله من الداخل، طبقاً لنظام «المعارضة»، لجعله ينطق بشيء آخر، أو على الأقل للتخفيف من حدته. وغالباً ما أعاد الأخباريون بناء مضمون بعض الأبيات الجريئة لأنها تشكل محور أخبارهم. ولكن البيت نفسه يمكن أن يوجد في مكان آخر وقد قلب ضد شخص آخر، فيخفف تأثيره الأول، بل يتلاعنه.

ولاحقاً ستطالعنا أشعار ماجنة، كما هو الحال عند بشار بن برد، أو سنلاحظ عودة إلى التفاخر الجاهلي الذي يتعارض تماماً مع روح التوبة في الرسالة القرآنية، كما هو الحال عند المتنبي؛ ولكن القيمة الفنية لهذه الأشعار هي التي أنقذتها، على الرغم من التهجمات الجدية التي تعرض لها ناظموها. وسيعرف الجميع تقريرياً بمبدأ استقلال الشعر عن الدين، بمن فيهم علماء الدين الكبار. فقط شتم الرسول هو ما منع منعاً باتاً.

لذا لم تصادفنا حتى الآن عملياً أية نصوص شعرية، لأنها إن وجدت فهي تتعلق بتاريخ الزندقة، وليس بتاريخ الفكر. وكان باستطاعة الشعر أن يقدم ركيزة لمهاجمات اسمية أو أن يعبر عن اغتيالات شخصية، وحتى عن مشاعر الشك الراسخة. وكان من الممكن أن يؤدي ذلك إلى معاقبة الشاعر. وبحد ذاته كان الشعر قابلاً ربما لأن يُرفض ويُدان، ويُحكم عليه أحياناً بالنسيان وأحياناً بإعادة الصياغة. ولكن لم يعرف هذا المصير سوى قسم ضئيل من الشعر. أما في معظم الأحوال الأخرى فقد تم احتواه، ولكن فقط تحت اسم البلاغة الشعرية. وبالتالي لم يصطدم الشعر بموقف نceği عام وجذري بحيث لا يمكن الالتفاف عليه. نجد الظاهرة نفسها في مجال النشر، ولكن بدرجة أقل. إن معظم الكتاب الذين درسناهم لم يمارسوا إلا كتابة نفعية، ولم يشكلوا وبالتالي خطراً على الجمهور. ومع ذلك لم يصلنا أي نص كاملاً داخل الإطار الإسلامي، وتعين علينا إما أن نكتفي بالشذرات المتبقية وإما أن نلجأ إلى الكتاب الذهنيين. النصان الوحيدان هما كتابان في الأخلاق لأبي بكر الرازي، وأحدهما فقط له بُعد ديني طفيف، ولكن مع ذلك كان مآلهما إلى النسيان.

أما النثر المسجوع الذي كتبه حبوبه البلخي فقد طُمس، وما كتبه ابن المقفع في معارضته القرآن لم تصلنا منه إلا شذرات. وتعرضت نصوصه الأخرى، أو على الأقل قسم منها، لتحويل كبير، أو أنها لم تنقل إلينا - كما حصل لـ «رسالة في الصحابة» - إلا ضمن مختارات مجموعة، ولم تُنشر لذاتها.

وقد استخدمت أيضاً آلية الاحتواء. وقد رأينا كيف أن بعض جوانب «كليلة ودمنة» قد قُلبت في «كتاب بلوهار». وطبقت الآلية ذاتها في المجال النظري. فموضوعة البراهمة المنحولين على سبيل المثال، وهو الذين يفترض فيهم أنهم يمثلون ديناً عقلاً خالصاً، قد دحضها أولاً المعتزلة وتلاميذهم من اليهود القرائين -

ثم لم يلبث أن عاد إليها المتكلم الأشعري الجويني لينال من خلالها المعتزلة أنفسهم: أفلم يؤكدوا، على غرار البراهمة المزعومين، أن العقل هو الذي يميز الخير من الشر<sup>(٥٩)</sup>؟

ولئن واجه الفكر النقدي في كل مجتمع حشدًا من وسائل القمع التي تراوح بين الإدانة وتواطؤ الصمت وتحوير النصوص والاستشهادات المغرضة، الخ، يبقى أن العامل الجمالي هو مكون أساسي من مكونات الحضارة العربية. فالجمال الشكلي للنصوص والنظم المحكم للأشعار، كانا يستطيعان أن يجتباهما جميع المغبات تقريرياً. ومن هنا أهمية ما خلفه لنا المعربي من عمل شعري رفيع جداً تجاوز المجون الفكري كما الهاجس الديني الممحض.

ولد أبو العلاء أحمد بن عبد الله المعربي عام ٩٧٣/٣٦٣ في معربة النعمان، في شمال سوريا. وكان ينحدر من أسرة مرموقة ضمت مجموعة من الفقهاء والشعراء المعترفين. ولكن الجدري ذهب ببصره عندما بلغ الرابعة من عمره. فعوّض عن هذه الإعاقة بمواهب استثنائية، وبذاكرة هائلة خصوصاً، فأتاح ذلك له أن يدرس الدين واللغة والأدب العربي في معربة النعمان وفي حلب القريبة منها. وقام بجولات في شمال سوريا، وربما وصل إلى أنطاكية التي كانت وقتئذ تحت الحكم البيزنطي. وذكر بعض الأخباريين أن موقفه غير الصراطي قد نجم ربما عن تأثير بأحد الرهبان. وأقام أيضاً في بغداد مدة سنة ونصف، وكان عمره قد ناهز الخامسة والثلاثين، وفيها تردد على أدباء عديدين. وبعد أن توفي أبواه رفض أن يتزوج كي لا يجني على أحد، وحبس نفسه في بيته داخل مدينة يهددها الروم، ودرّس فيها اللغة والأدب العربي للعديد من الطلاب الذين قدموا من بعيد، وزاره فيها عدد كبير من الشخصيات، وراسل مجموعة من الناس. وتوفي في معربة النعمان سنة ٤٤٩/١٠٥٨<sup>(٦٠)</sup>.

شخص المعربي مليء بالتناقضات. كان نسبياً من الميسورين وله خدم، ولكنه

(٥٩) الجويني: كتاب الإرشاد، القاهرة، ١٩٥٠، ص ٣٠٢-٣١٠ و ٣١١-٣١٢.

(٦٠) انظر مقالة ب. سمور: «المعربي»، في الموسوعة الإسلامية، الطبعة الثانية، الجزء الخامس، ص ٩٣٩-٩٣٢.

عاش حياة زاهدة. ارتبط في نهاية حياته بالاسماعيليين دون أن يفقد استقلاله؛ وادعى أنه يملك علمًا باطنياً، إلا أنه لم يكشف النقاب عنه لأحد ولم يفصح عنه في كتبه. وأثناء إقامته في بغداد واجه الفقهاء بحملة من التناقضات التي تعثور قانون العقوبات والوراثة في الشريعة الإسلامية، وكان موقفه شبيهاً بموقف الدعاة الاسماعيليين الذين كانوا يزرعون البلبلة ويدعون إلى التسليم بحكم الإمام. ولكنه فيما بعد شجب عقيدة الإمام المعصوم<sup>(٦١)</sup>. ويظن بعضهم أنه، في السنوات الأخيرة من عمره، عاد إلى الموقف السني الشافعي الذي تبناه في شبابه، ولكن بعد أن كان أبدى سخريته من الجنة، وعبر عن موقف تندر فيه بالمقولات الأخروية الإسلامية، بل أفصح عن آراء ابتداعية صريحة.

ونجد هذه التناقضات عند المؤلفين الذين تعمقوا في تحليل حالته. فابن الجوزي، الذي كتب عن المعرى بعد قرن ونصف من وفاته، يشير إلى إيمانه الرجراج ويورد تهم الإلحاد التي رماها به علماء آخرون، وقد مال إلى المقاربة بينه وبين البراهمة، في ما يتعلق بانتقاداته للأئمّة وللشريائع الدينية بعامة، وبنفيه بعث الأجداد<sup>(٦٢)</sup>. بعد ذلك بقليل حاول المؤرخ ابن العديم أن يجد في مأثورات أهل المعرفة حججاً للرد على هذه التهم<sup>(٦٣)</sup>. وهناك مثال آخر على مثل هذا التعارض: في بينما اصطف المعرى في رسالة الغفران إلى جانب الذين انتقدوا ابن الريوندي على محاولته معارضته القرآن، اتهمه بعضهم بأنه حاول هو أيضاً معارضته في كتابه «الفصول والغايات»، ويبدو أنهم لم يطلعوا مباشرة على هذا النص<sup>(٦٤)</sup>.

في العصر الحديث كان أ. فون كريمر أكثر الباحثين إصراراً على أن المعرى «مفكر حر» (freidenker). وهو الذي أعاد الاعتبار لديوان «اللزوميات» الذي كان

(٦١) انظر هنري لاووست: «حياة أبي العلاء المعرى وفلسفته»، في مجلة الدراسات الشرقية، السنة ١١٣، ١٩٤٣ - ١١٩ (ص ١٥٩ - ١١٩) ص ١٢٨ و ١٣٢.

(٦٢) انظر مقالة مصطفى صالح: «أبو العلاء المعرى ٤٤٩ - ٩٧٣/٣٦٣ - ١٠٥٧». ثبت نceği للمراجع»، في مجلة الدراسات الشرقية، السنة ١٢، ١٩٦٩ (ص ١٣٣ - ٢٠٤) ص ١٥٦.

(٦٣) انظر ب. سمور، مرجع مذكور، ص ٩٣٦.

(٦٤) رسالة الغفران، طبعة دار صادر، بيروت، ١٩٦٤/١٣٨٤، ص ٣٢٦. انظر ب. سمور، مرجع مذكور، ص ٩٣٦.

مهملاً بسبب طابعه «الرجيم»، وترجم منه عدداً من الأشعار لتأييد أطروحته. وعلى الرغم من الدعم الذي أمد به ا. غولديهير، انتقده المستشرق ل. برشيه على ترجمته وبين أنها «نزوية»<sup>(٦٥)</sup>. وفي عام ١٩٠٤ قارب ج. سالمون بين الموري، الذي وصفه « بأنه معادٍ للدين حتى العظم وبأنه مادي تماماً»، وبين تشاؤم الشاعر أبي العتاهية، مما أثار احتجاج نيكلسون الذي اعتبر الموري مفكراً شكاكاً على غرار الشراكين في الفلسفة اليونانية واللاتينية القديمة<sup>(٦٦)</sup>. وحسب طه حسين أنه يستطيع - خلف التحايلات الهدافعة إلى تجنب استفزاز رجال الدين - أن يجد عند الموري منظومة عقلانية حقيقة، وهذه أطروحة فندتها كل من بروكلمان وبنت الشاطئ التي اعتبرت الموري شاعراً قبل كل شيء<sup>(٦٧)</sup>.

لنحاول نحن أن نحدد المذهب الخاص للموري. وقد اعترف له التراث بمذهب وحيد، وهو النباتية. سناحاول فقط أن نضع هذا الشاعر المرموق، الذي فتن جميع الناس، في إطار الإنتاج النقدي المدروس آنفاً. وسيكون مرجعنا الرئيسي في هذا الصدد ديوان «اللزوميات». كان الاسم الحقيقي للديوان هو «الزوم ما لا يلزم»، لأن الموري التزم فيه قواعد شكلية أكثر إزاماً مما يتبع بالعادة. والديوان عبارة عن قصائد تعود إلى ما بعد إقامته في بغداد. وظن بعضهم أن تطوراً في أفكار الموري قد حدث ويمكن استقراره من التناقضات التي ظهرت بعد أن أعيد ترتيب الأشعار لاحقاً. ولكننا لا نستطيع أن نعتمد هذا التطور المذكور، بل نلتزم التعامل مع الديوان كما ورد.

في السطور الأولى من مقدمة الديوان يفصح الموري عن مشروعه التجديدي: «كان من سوالف الأقضية أني أنشأتُ أبنية أوراق، توخيت فيها صدق الكلمة، وزرّتها عن الكذب والمليط، ولا أزعمها كالسمط المتخذ، وأرجو أن لا تحسب من السميط، فمنها ما هو تمجيد لله الذي شرّف عن التمجيد، ووضع المتن في كل

(٦٥) انظر تتمة مقالة مصطفى صالح المذكورة آنفاً، والتي صدرت في مجلة «الدراسات الشرقية»، السنة ٢٣، ١٩٧٠ (ص ١٩٧ - ٣١١) ص ٢٠٤ - ٢٠٩ و ٢٣٤.

(٦٦) المرجع السابق، ص ٢٠٥ و ٢١٠.

(٦٧) المرجع نفسه، ص ٢١٣، ٢٢٤، ٢٢٥ - ٢٣٠.

جيد، وبعضاها تذكير للناسين، وتنبيه للرقة الغافلين، وتحذير من الدنيا الكبرى التي عبشت بالأول، واستجبيت فيها دعوة جرول، إذ قال لأمه:

جزاك الله شرّاً من عجوز  
ولقاك العقوق من البنينا<sup>(٦٨)</sup><sup>(٦٩)</sup>.

وبعامة تعتبر هذه الكلمات مألوفة على الصعيد الديني، وليس فيها من جديد سوى أنّ شاعرنا يستخدم لغة مغايرة للغة النمطية والمصطنعة التي يستعملها أنداده في وصف مشاعرهم. ولكننا نجد عنده أيضاً نقداً اجتماعياً للامثاليات الدينية. بل هذا هو أحد المواضيع الرئيسية للديوان. هل يعني ذلك أنه انتقل من المقدمات النفسية إلى النقد الديني بحد ذاته؟

لنذكر أولاً بأنه إذا كان معظم الكتاب قد اكتفوا بالتنديد بمطوابعية الشعب وب琰مانه بالخرافات، فإنّ المعرى يذهب أبعد من ذلك ويوجه إصبع الاتهام إلى علماء الدين الذين - بنفاقهم - يوسعون دائرة الجهل، وهم وبالتالي مسؤولون عن فساد الأخلاق. ولكن بذلك يحرّر الله ويؤكّد عدالته، قائلاً على لسان طفل توفى في صغره:

نقيتُ، فما ذِيستُ، ولو تمادتْ  
حياةً بي، دَنِستُ، فما نقيتُ<sup>(٦٩)</sup>،

وهكذا يكون قد اتهم الحياة، وليس فعل الخلق، لأنّه بذاته خير.

سيؤدي بحثه اللاحق عن الصدق إلى أدبيات معادية صراحة لرجال الدين، ولكن غائب عنها أي تساؤل ميتافيزيقي. صحيح أنه عندما شكّ المعرى بعلماء الدين آثار حفيظتهم عليه، لأنّهم بذلك لم يعودوا فئة منعمّاً عليها، كما يعترف لهم التراث الإسلامي بذلك - مع أنه يرفض التراتبية الطبقية في أي مجال آخر - ولكن المعرى لم يشّق أمّام العامة طريقاً يمكن لها سلوكه. ولئن سعدت العامة بسقوط الحواجز -

(٦٨) جرول: هو الحطينة. «م».

(٦٩) اللزوميات، دار صادر، بيروت، جزان، ١٩٦١، ص ٥.

(٧٠) المرجع السابق، الجزء ١، ص ٢٠٦.

هذا إذا استطاعت أن تقرأ شعر الموري الصعب الذي لا يمكن كثيرون من فهمه -  
فما كان لها أن تتبنى تشاوئ الموري المعمم، وهو التشاوئ الذي دفعه إلى اعتبار  
الكذب صفة عامة للفكر البشري :

«غَلَبَ الْمَيْنُ، مِنْذُ كَانَ، عَلَى الْخَلَقِ»

ق، وماتْ، بِغَيْظِهَا، الْحَكْمَاء»<sup>(٧٠)</sup>.

ويتوضح هذا التطرّف في بيت يتلاعب فيه الموري على جذر «خَ لَ قَ» الذي اشتُقَتْ منه كلمة «خُلق» و«أَخْلَق»، قال :

«وَأَخْلَقْتُهُ الْلِيَالِيِّ فِي تَجَدَّدِهَا،

وَالْعَدْرُ مِنْهُ فِي أَخْلَاقِهِ خُلُقُ»<sup>(٧١)</sup>.

وبالتالي هل وقع بعض المحللين، كالسبكي، في المغالطة، عندما عادلوا استنكار الموري باستنكار الوراق وابن الريوندي لسعادة الإنسان الشرير<sup>(٧٢)</sup>؟ فهذا قد وضعاً موضع تساؤل العناية الإلهية نفسها، بينما يعتبر الموري أنَّ هذه العناية هي خارج هذا العالم الفاسد. وهكذا نحا إلى الزهد، عكس صنيع الوراق وابن الريوندي.

وعليه، لا داعي للتشكيك في صدق الطوية عند شاعرنا عندما يتصدى في «رسالة الغفران» للزنادقة من أمثال ابن المقفع أو ابن الريوندي. ومن المؤكد أنَّ القائمة التي يضيف فيها إلى هذين مجموعة من الخلاء أو على العكس عدداً من المتصوفة الذين يُشكِّلُون في صراطِيَّتهم كالحلّاج، هي لائحة تأثرت بالأفكار الشائعة في زمانه والتي كانت بحاجة إلى مسافة زمنية لتتنفسج. ولكن بالنسبة للمفكرين الذين يعنوننا هنا، نستطيع القول إنَّ الموري وعلى تماماً ما كان يفصله عنهم، أي أنهم لم يشككوا في العالم. فعلى عكس الشاعر الشرير والحبيس، نجد أنَّ التفاؤل الواقعي بصدق المعطيات الطبيعية هو السمة التي يتصف بها مفكرونا جميعاً، من ابن المقفع إلى ابن القراد.

(٧٠) المرجع السابق، الجزء الأول، ص ٥٨، البيت ٣.

(٧١) المرجع السابق، الجزء الثاني، ص ١٨٢، البيت ٧.

(٧٢) انظر البيت الذي ينسبه إليه السبكي، في كتاب تاريخ ابن الريوندي الملحد للأعمى، ص ٢٠٢.

من المؤكد أن موقف كاتبنا في العديد من النقاط هو موقف متناقض، بما في ذلك موقفه على الصعيد العملي؛ ويعود هذا إما إلى تطور نفسي ليس لنا أن نحيط به، وإما على الأرجح إلى تعدد مصادر إلهامه الشعري. النقطة الوحيدة الثابتة عنده هي امتناعه عن كل طعام لحمي أو حيواني (كالبيض واللحيل وحتى العسل). أثناء حياته وبعدها أيضاً، ظن بعضهم أنه تأثر بالفكر الهندوسي وأرجع ذلك إلى تشربه بالفكر الفيثاغوري. وذكر الياس غالى بأن المعرى نفسه قد أجاب في هذا الصدد عن الأسئلة التي طرحتها عليه أحد الدعاة الفاطميين، فنوه بفكريتين أساسيتين؛ تقول الأولى إن الصوم يحرر الفكر (وبالفعل كان المعرى لا يأكل إلا ليلاً، كما في صوم رمضان)، وتقول الثانية إن الإنسان الورع يفرض على نفسه قواعد أكثر إزامية من القواعد المرعية (وهذا الموقف يجد استمرارته الأدبية في طريقة تأليفه ديوان «اللزوميات»)<sup>(٧٣)</sup>. إن كل مقاربة في هذا الصدد بين أبي العلاء وأبي بكر الرازى هي دون طائل، لأن المعرى يرفض فكرة التناصح صراحة. فحينما يرى أبو بكر تدرجًا بين الحيوانات المفترسة والحيوانات الوديعة - مما يجعله يُحلّ موت بعضها لترقى سلم التناصح ويقبل موت بعضها الآخر في حالة الضرورة - نجد أن أبي العلاء يعبر عن درجة متساوية من الشفقة تجاه كل كائن حي. فجميع الكائنات، على كافة فصائلها، تتعرض «للظلم» لمجرد القضاء عليها.

هذا يدل على توجهين متبادرتين تماماً. فالرازى طبيب يداوى الآلام ويتعامل معها ويسعى إلى التخفيف من حدتها. ولكنها لا تجعله يعيد وضع العالم موضع تساؤل. ولذا دفعه نهجه العقلى إلى طلب الخيماء لأنها، بتوازناتها، تمكّنه من الاضطلاع بأعباء الحياة. أما المعرى فيجد في الألم مؤشرًا أساسياً على خطيئة الإنسان. ومن ثم فإن التمييزات التي يجريها العقل لا قيمة لها بحد ذاتها، ولكنها تبقى خاضعة للمسعى الأخلاقي.

إن الانسجام التام بين الأفكار لا يعود ضرورياً عندئذٍ. فالإنسان يعبر عن تساؤلات وجودية تنطلق من أعماقه أو تعكس أفكاراً سمعها هنا أو هناك. لذا فإن

(٧٣) الياس غالى: «النباتية والشك عند أبي العلاء المعرى» (بالفرنسية)، مجلة الدراسات الشرقية، السنة ١٩٨٠، ٣٢-٣٣، ص ٩٩-١١٢.

انتقاد الأديان يأخذ أشكالاً مختلفة جداً عنده. فتارة يظهر وكأنه احتقار عادي من طرف المسلم للمعتقدات الأخرى، نظراً إلى أن «تحريف» أهل الكتاب لبعض النصوص يضع هذه النصوص وأخطاء الكفار على مستوى واحد. يقول:

«مسيحية من قبلها موسوية،

حكت لك أخباراً بعيداً ثبوتها  
وفارس قد شبّت لها النار وادعـت  
لنيرانها أن لا يجوز خـبوتها»<sup>(٧٤)</sup>

وفي أحيان أكثر يتبدى نقد الأديان وكأنه تعبير عن رد فعل الحكيم تجاه التلاعب بالعالم بواسطة الخرافـة:

«أفيقوا أفيقوا يا غواة! فإنـما

ديـاناتكم مـكر من الـقـدـماء  
أرادـوا بـهـا جـمـعـ الـحـطـامـ فـأـدـرـكـواـ،  
وـبـادـواـ وـمـاتـتـ سـنـةـ الـلـؤـمـاءـ»<sup>(٧٥)</sup>

ولكن في أحيان أخرى أيضاً يعكس نقد الأديان شكه بالمناظرات الدينية التي لا يرى فيها إلاّ بهرجاً دنيوياً. يقول:

«لولا التنافـسـ فـيـ الدـنـيـاـ،ـ لـمـ وـضـعـتـ

كتـبـ القـنـاطـرـ،ـ لـاـ المـغـنـيـ،ـ وـلـاـ الـعـمـدـ»<sup>(٧٦)</sup>

ونادرًا ما يتجاوز المعرـي هذه المستويـاتـ،ـ التيـ يمكنـ أنـ يـفـهـمـهاـ المـسـلـمـ العـادـيـ،ـ ليـضـعـ الإـسـلـامـ عـلـىـ نـفـسـ مـسـتـوـىـ الـأـدـيـانـ الـأـخـرـىـ.ـ يـقـولـ فـيـ قـصـيـدـتـهـ

«الأصول الفاسدة»:

«أمورـ تـسـتـخـفـ بـهـاـ حـلـومـ،ـ  
وـمـاـ يـدـرـيـ الـفـتـىـ لـمـنـ الشـبـورـ

(٧٤) اللزوميات، الجزء ١، ص ١٩٦، سطر ١ - ٣.

(٧٥) اللزوميات، الجزء ١، ص ٦٥، السطر ١ و ٢.

(٧٦) اللزوميات، الجزء ١، ص ٣٢١، البيت ١.

كتاب محمد، وكتاب موسى،  
وإنجيل ابن مريم، والزبور  
نهت أمماً، فما قبلت، وبارت  
نصححتها، فكل القوم بور»<sup>(٧٧)</sup>

وتتجدر الإشارة إلى أنه إذا بدت عبارة «كتاب محمد» عبارة خطيرة، لأنّ أهل السنة يتكلمون عن القرآن بوصفه «كتاب الله»، فإنّ ما يخفف من وقعتها، كونه يتكلم هنا عن الأوامر والنواهي. وفي هذه القصيدة قد يكون المعني ناطقاً باسم الإسماعيلية.  
ليس من الضروري أن تكون كل قصيدة متماسكة مع القصائد الأخرى، ولكن قد تكون كل قصيدة مكتفية بذاتها. فالقصيدة القصيرة التي تساوي بين أقوابيل اليهود والنصارى وبين نار الزرادشتين تختتم بيت ثالث مُضافٍ يؤكّد بطلان العالم:  
«فَمَا هَذِهِ الْأَيَامُ إِلَّا نَظَائِرٌ؟»

تساوت بها آحادها وسبوتها»<sup>(٧٨)</sup>

وبالتالي، إنها تدرج في المجموعة الراهدة الكبرى التينظمها اعترافاً على النفاق العام. أما في ما يتعلق بالتنديد بتراثات علماء الدين، فإنه لا يتمخض إلا عن الصيغة التالية:

«فَذَرْهُمْ وَدُنْيَا هُمْ، فَقَدْ شَغَلُوا  
بِهَا، وَيَكْفِيكَ مِنْهَا الْقَادِرُ الصَّمَدُ»<sup>(٧٩)</sup>

ولا يدلّ هذا المثال الأخير على تقصير التعبير الشعري في الذهاب إلى مدى أبعد فحسب، بل إن الكلمة الأخيرة تبرز حدوده حتى على مستوى المفردات. إن قافية هذه القصيدة المؤلفة من أربعة أبيات هي «مَدْ» طبقاً لمشروع المعني في نظم ديوانه على أساس قافية مؤلفة من حرفين بدل الحرف الواحد، كما جرت العادة. وإن قصد بهذه الكلمة القرآنية، فإنها لا ترد أصلاً إلا مرة واحدة في النص

(٧٧) اللزوميات، الجزء ١، ص ٤٤٣ ، البٰيت ٢ و ٣.

(٧٨) اللزوميات، الجزء ١، ص ١٩٦ ، البٰيت ٣.

(٧٩) اللزوميات، الجزء ١، ص ٣٢١ ، البٰيت ٤.

القرآن. وصحيح أنها وردت في سورة الإخلاص التي تعتبر التعبير الأولي عن الوحدانية<sup>(٨٠)</sup>، ولكنها تبقى عسيرة التحديد. ويقول دانييل جيمارييه إن الكتاب القدامى وجدوا لها أربعة تفسيرات متباعدة، على الأقل، ولكن قد يصل العدد إلى أربعة وثلاثين تفسيراً<sup>(٨١)</sup>. ولا يستطيع عالم لغة كالمعري أن يجهل ذلك. وهكذا نجد أنه لا شيء يسمح بالقول إنه باستعماله إليها يعبر عن إيمانه الإسلامي، أو إنه - على العكس من ذلك - يلوذ بمفهوم فلسفى غامض عن الله.

فبدل أن نجمع منتخبات من العبارات المترفرقة في الديوان - وهي عبارات تدلّ على حالات نفسية آنية، دون أن تشكّل مجموعة متماسكة كل التماسك من الناحية الفكرية - قد يكون من الأجدى أن نرى كيف يتم التعبير عن كل شعور وكيف يستطيع أن يؤثر في القارئ أو السامع. وبما أننا لا نستطيع تحليل النص بكامله، سنكتفي بقصيدتين تحتويان أجراً ما ورد من الصيغ لدى الموري.

## قصيدة «دين وكفر»

دِين وَكُفْر، وَأَنْبَاء تُقَصُّ، وَفَرْ  
قَانِ يَنْصَّ، وَتُورَاهُ، إِنْجِيلٌ  
فِي كُلِّ جِيلٍ أَبْاطِيلٌ يُدَانُ بِهَا،  
فَهُلْ تَفَرَّدُ يَوْمًا بِالْهُدَى جِيلُ؟  
وَمِنْ أَتَاهُ سُجْلَ السَّعْدِ عَنْ قَدِيرٍ  
عَالٍ، فَلَيْسَ لَهُ بِالْخَلْدِ تِسْجِيلٌ  
وَمَا تَزَالُ، لِأَهْلِ الْفَضْلِ، مُنْقَصَّةً،  
وَلِلْأَصَاغَرِ تَعْظِيمٌ وَتِبْجِيلٌ  
هَلْ سُرَّتِ الْخَيْلُ أَنْ زَانَتْ سُوَابَقَهَا،  
بَيْنَ الْمَوَاكِبِ، غَرَّاتُ وَتِحْجِيلُ؟

<sup>٨٠</sup>) القـآن، سورة التـوحـد، الآية ٢.

(٨١) انظر كتاب د. جيماريه: الأسماء الحسني في الإسلام، باريس، ١٩٨٨، ص. ٣٢٠-٣٢٣.

أم التفاخر فينا ليس يعرفه  
إلا الأنيس، وبعض القول تهجهيل  
فلتلبس الوحش نعمي، لا حذاء لها  
يقي التراب، ولا للهام ترجيل  
ما مبغضي، لعمري، محضرى أجلي  
بالكيد، إن كان لي، في الغيب، تأجيل  
لا الحرب أفت ولا سلم العدو حمت،  
بل، للمقادير، تأخير وتعجيل  
ومدخلك المرأة بالأخلاق يعدّها،  
للحرب ذي اللب تبكيت وتخجيل  
فاصرف لعافيتك سجل العزف تملأه،  
 ولو أتاك، من الخضراء، سجّيل»<sup>(٨٢)</sup>.

من بدء القصيدة يُربط بالتوراة والإنجيل نص ثالث يُسمى فقط «فرقان». وكلمة «قرآن» هي على الوزن نفسه، ولكن المعنى لم يستعملها. فهل ذلك فقط من قبل الحذر؟ لقد استعملت كلمة «فرقان» - ومنها أنت السورة الخامسة والعشرون - في القرآن في أسيقة مختلفة ارتبطت فيها فكرة العلامة المميزة للأمة الجديدة بفكرة الإنقاذ<sup>(٨٣)</sup>.

لا نعلم بالضبط إن كان القرآن بذاته هو المنقذ وهو العلة التي تؤتي معلولتها. إن كلمة «فرقان»، التي ارتبطت مرتبطة باسم موسى<sup>(٨٤)</sup> وثلاث مرات باسم محمد<sup>(٨٥)</sup>، لا تدل بالضرورة على النص، بل تدل على الأقل على الوحي الذي نقله القرآن. من الواضح إذن أن الكلمتين، لا سيما في الشعر، هما كلمتان قابلتان للتناوب دلاليًا.

(٨٢) اللزوميات، الجزء ٢، ص ٢٦٨.

(٨٣) انظر سورة الأنفال، الآية ٢٩، ٤١ و ٤٢.

(٨٤) انظر سورة البقرة، الآية ١٨٤.

(٨٥) انظر سورة آل عمران، الآية ٢ - ٤، وسورة الفرقان، الآية ١.

تبعد التعبيرات الأخرى في البيتين الأولين وكأنها يلذ لها هي أيضاً أن تُراكم عدداً من الصيغ الملتبسة. هكذا يbedo وكأن كلمتي الدين والكفر وضعتا على مستوى واحد. وترتبط كلمة «الأنباء» في البيت الأول (ومن الجذر نفسه تنحدر كلمتا نبوة ونبوعة) بدور «القصاص» الذين طالما شجب وبالغاتهم المتدلين الموسوسون. بل إنّ كلمة «الهدي» (البيت الثاني) - وهي عنصر أساسي في سورة الفاتحة - تتعرّض هنا للتشكيك، إن لم يكن لذاتها، فعلى الأقلّ من حيث هي امتياز تتمتع به فئة بعينها. أما عبارة «أباطيل يُدان بها» فتدلّ كما يbedo على رفض قاطع للواقعية الدينية.

قد يُنظر إذن إلى مطلع هذه القصيدة على أنه إعلان إيمان بالكفر، ولا سيما أن الشعر العربي يفصل الآيات عن بعضها وعن مجمل القصيدة. وهو شعر لا يعتمد عملياً مبدأ المعاظلة<sup>(\*)</sup>، مما يعزل البيت أو البيتين فيحفظهما الناس كما هما وكما لو أنهما من الأمثال السائرة. ولكن باقي القصيدة هو في قطيعة تامة مع مثل هذا التأويل، إذ هو عبارة عن ملاحظات أخلاقية محبطة يمكن تقسيمها حسب الترسيمة التالية: البayan ٣ و٤ : ازدهار الشرير ونسبة الشواب؛ من البيت ٥ إلى ٨ : الوضع الهش في هذه الفانية، ومحاولة الإصلاح باطلة وتعرّض صاحبها للمذلة؛ البayan ٩ و١٠ الحياة في العالم الآخر هي التي تحدد المصير؛ البayan ١١ و١٢ : صحو الفكر للذات، والوجود تجاه الآخرين. في تدرج كهذا، يأخذ التأكيد على نسبة الأديان (البيت ١ و٢) معنى شديد الخصوصية. لا يشكك المعرفي بالظاهرة الدينية بحد ذاتها، وإنما بادعاء كل دين أنه يفتح عصرًا جديداً. وهو لا يماري في القرآن ذاته، وإنما في اليقين الذي يعطيه لأتباعه بأنهم يتّمدون إلى فئة خاصة من البشر، فئة نجت بصورة آلية من عيوب الآخرين ونواقصهم. ومن هنا كان استعمال كلمة «الفرقان» التي استوقفتنا منذ قليل. وما كان المعرفي ليجهل أن الاستبدال وارد: قرآن - فرقان، ويحوزه العروض الشعري والمتأثر على حد سواء. وما كان له أيضاً أن يجهل أن هذين البيتين سيكونان منفصلين. ولئن ركب هذه المجازفة، فلأن التعبير الشعري كان يقضي بالتركيز على فكرة التمييز. فالبيتان الأولان من القصيدة هما مقدمة لها وخاتمة في آن، مع العلم أنّ شكل القصيدة دائري. فلأن الإنسانية كانت دائمًا هي

(\*) المعاظلة: ارتباط معنى القافية في بيت من الشعر بمعنى البيت الذي يليه. «م»

هي، مهما كان الوحي الذي ينزل عليها، لذا يتبعن توجيه التفكير نحو اللازمي. ولأن التجربة اليومية مخيبة، يتجلّى هذا اللازمي في شكل قدر يداريه عالم الغيب. ولأن عالم الغيب هذا هو الأساس، يجب على المرء أن يكون واعياً لذاته وكريماً للآخرين. وإنما بعد أن يكون المرء قد اجتاز كل هذا المسار الدائري يعتقد من كل وهم بإمكانية تغيير مجرب العالم بتدخل من السماء. ونلاحظ الدائرة نفسها في القصيدة التالية:

الدين والعقل

«إن هَلَلتْ أفواهُكُمْ، فقلوبُكُمْ

ونفوسُكُمْ، دون الحِقْوَقِ، مهَلَّةٌ

آلِيتُ، ما توراتُكُم بِمُنِيرَةٍ،

إِنْ الْفِيَثُ فِيهَا الْكُمَيْثُ مَحَلَّهُ

لَا تَأْمُنُوا بِرَبِّ الْغَمَامِ، فَإِنَّمَا

تَلَكُ السَّيُوفُ، مِنَ الْقَضَاءِ، مَسْلَلَهُ

قَالَ افْتِكَارٌ، فِي الْحَوَادِثِ، صَادِقٌ،

جَعَلَ الصَّعَابَ مِنَ الْحَذَارِ مَذَلَّهُ

هَفَّتُ الْحَنِيفَةُ، وَالنَّصَارَى مَا اهْتَدَتْ،

وَيَهُودُ حَارَّتْ، وَالْمَجُوسُ مَضَلَّهُ

إِنْسَانٌ أَهْلُ الْأَرْضِ ذُو عَقْلٍ بِلَا

دِينٍ، وَآخِرُ دِيَنٍ لَا عَقْلَ لِهِ»<sup>(٨٦)</sup>.

الليس هنا أقل بروزاً. صحيح أن هناك، في مطلع القصيدة، فعل «هَلَّل»، وهو مصطلح للدلالة على الصيغة القرآنية: «لا إله إلا الله». ولكن الكلمة استعملت أيضاً بمعنى أعم وأوسع. يتكلم البيت التالي عن «توراة»، ويبين أن الكلمة تعني هنا بالأحرى الناموس أو الشريعة بعامة. والبيت الخامس لا ينتقد الإسلام، بل

(٨٦) اللزوميات، الجزء ٢، ص ٣٠١

التوحيد الأولى المتمثل بـ «الحنفية» التي استعادها الإسلام، دون أن يستبعد كل الاستبعاد احتمال النسخ. وأخيراً ليس البيت الأخير نقداً للدين بذاته، بل نقد للدين «لا عقل له».

وهذا لا يمنع أهل الفكر من إسقاط هوا جسمهم على هذا المقطع أو ذاك، ومن عزل هذا البيت أو ذاك. ولكن معنى القصيدة متكامل، وهو أخلاقي محض. فالبيت الأول ينند بالالتباس القائم بين الممارسة الشعائرية وبين القناعة العميقه؛ أما البيت الثاني فهو إعلان إيمان بالزهد. وقد يعبر البيتان التاليان عن موقف روائي : بالأحرى علينا أن نسلم للقضاء والقدر ما لا يتعلّق بنا وأن يكون تفكيرنا مستقيماً في شؤوننا نحن. وأخيراً ينند البيتان الأخيران - وهذا دون مجازفة جمة ، كما رأينا - بالتدبر العاطفي البحث ، لأنه ليس إلاّ الوجه الآخر لعقلانية مناوئة للدين .

وبالطبع لهذه العبارة وقع بلامي يستدعي كثيراً من التبريرات . والمعربي لا يقدمها لنا ، لأنّ المهم هو أن يجد المرء في النهاية ما طُرح في البداية ، أي تجاوز العبادة إلى الذاتية والداخلية .

من النبي عاموص إلى السور المكية الأولى ، تتكرر الفكرة القائلة بضرورة الانضباط الذاتي كما تنص على ذلك مقدمة «اللزوميات». بوسع المرء إذن أن يتساءل عن مدى مشروعية التصوير المألوف للمعربي على أنه كاتب مستقل؟ صحيح أنّ هناك من نوّه بعقلانيته ؛ ولكن إذا كان العقل عنده يعني حدود الإيمان التقليدي ، وهو وبالتالي مفضول عليه ، فإنه بالمقابل لا يعص من الخطأ إلاّ في مجال العمل ؛ أما في مجال التفكير ، فهو محدود بدوره بالنقائص وأشكال الوهن الملازمة للبشر . ويكتفي المعربي بهذه الملاحظة المزدوجة<sup>(٨٧)</sup> ، دون أن يجاوزها إلى الارتداد إلى الداخل لفحص الذات صنيع ما فعل حنين بن اسحق .

أجل من السهل أن نقيم معارضه بين شاعرنا المتشائم وبين التيار التقليدي الأغلبي الذي نظر إليه المعربي بتوجس في أكثر الأحيان . وفعلاً نجد عنده أصداء للنفور الذي كان انتاب آخرين من طقوس الحجج الوثنية واللاعقلانية ومن الطابع

(٨٧) انظر الأمثلة التي يوردها هنري لا ووست في مقالته: «حياة أبي العلاء المعربي وفلسفته»، مرجع مذكور ، ص ١٤٤-١٤٧ .

اللامنطقى لبعض الأحكام الفقهية . ولكن لا وجود عنده لنفكير جذري ، وصيغات غيظه لا تعدو أن تكون تعبيراً عن سأم وضجر . وبمعزل عن قيمة المعرى الأدبية الهائلة ، لا نجد فرقاً بين ما قاله وبين ما أوردته القصص الشعبية العديدة التي عبرت عن شيء من الشكية . وأقصى ما نستطيع التنويه به هو أن المعرى يتوقف ، في مجال العقيدة الإسلامية ، عند «القضاء والقدر» ، ويعارضه بمجاهود شخصي هو في الأصل فائض عن الحاجة .

يبقى التعبير . إنه يسكب أفكاره في قالب سديد بحيث ترسخ في الذاكرة . وفي حين أن الشعر العربي يميل جداً إلى الجمالية ، نرى أن شعر المعرى يميل أساساً إلى الرمزية وإحكام المعاني . ولكن الفكرة المعتبر عنها لها حوامل عدة ؛ فتارة يرفض الإلحاد ، وتارة ينتقد جميع الأديان ؛ ونراه هنا وهناك يستنكر قدم العالم ، ولكنه ينتصر له في أماكن عدة من ديوانه ؛ وفي الغالب يشهر إيمانه بالحتمية ، ولكنه يرى أيضاً أنها تتعارض مع التقوى والورع . . . وليس من الوارد أن يجد المرء لديه طریقاً وسطياً لأن المعرى لا يقتربه مطلقاً . ما يهمه هو كمال التواشج بين الشكل والمضمون . فقيمة كل تعبير على حدة تكمن في ذاته ولذاته .



## الفصل الخامس

### الوحدة الصادقة والكاذبة

#### (١) منعطف القرن الخامس/ الحادي عشر

مع أشكال التساؤل والتعجب التي تشفّ عنـها أعمال المعرـي، نشعر بأنـنا نشهد نهاية حقبة وقد أتاحت له قامته الشعرية السامة أن يعبـر عن مشاعـر صار التعبـير عنها مستحيلاً فيـ الحقبـة التـالية، عـلـماً بـأنـ كتابـاته نفسـها عـرفـت مصـائر مـختلفـة، إـذ غـيبـ القـسم الخطـير منهاـ. متـى بدـأت تلكـ الحـقبـة؟ لـئـن تـكن قد اجـتمـعت تحتـ اسمـ ابنـ المـقـفعـ لـحسـنـ الـحـظـ جـملـةـ منـ الطـرـوـحـاتـ الغـنـيـةـ مـنـذـ بداـيـةـ الـخـلـافـةـ الـعـبـاسـيـةـ، فإنـماـ فيـ الـقـرنـ الثـالـثـ/ـالتـاسـعـ فـحسبـ نـشـهـدـ صـيـاغـةـ مـبـلـورـةـ لـلـأـفـكـارـ الـمـطـرـوـحةـ. وـالـحـالـ أنـ تلكـ الـحـقبـةـ كـانـتـ حـقبـةـ صـرـاعـاتـ لـفـرـضـ عـقـيدةـ قـوـيـةـ عـلـىـ الإـمـبرـاطـورـيـةـ الـإـسـلامـيـةـ.

ولـكـنـ هـذـاـ الـصـرـاعـ بـقـيـ مـفـتوـحاـ. وـعـلـىـ الـأـرجـحـ لمـ تـكـنـ الإـرـادـةـ الطـيـةـ منـ جـانـبـ الـفـاعـلـينـ هيـ السـبـبـ فـيـ ذـلـكـ؛ بلـ يـنـبـغـيـ بـالـأـحـرـىـ أنـ نـأـخـذـ بـعـينـ الـاعتـبارـ التـنوـعـ الـكـبـيرـ لـلـمـجـتمـعـ الـذـيـ كـانـ لـاـ يـزالـ يـقاـومـ التـنـمـيـطـ الـأـحـادـيـ. وـعـلـيـهـ، إـنـ الـحـرـكـةـ لـمـ تـنـفـصـلـ دـائـمـاًـ عـنـ الـعـقـيدةـ الـقـوـيـةـ. وـقـدـ أـظـهـرـ جـ.ـ فـانـ إـسـ أـنـ الـانتـقـادـاتـ الشـدـيدـةـ، كـتـلـكـ الـتـيـ نـسـبـتـ إـلـىـ ابنـ الـرـيـونـدـيـ -ـ لـسـوءـ حـظـهـ -ـ نـجـدـهـ عـنـدـ ابنـ كـرـامـ، وـهـوـ مـتـصـوـفـ مـنـ شـرقـيـ إـيـرانـ. فـمـعـ تـعـرـضـهـ دـائـمـاًـ لـلـشـبـهـةـ، إـلـاـ أـنـهـ لـمـ يـكـفـرـ تـمامـاًـ؛ وـيـضـيـفـ فـانـ إـسـ قـائـلاًـ: «ـيـبـدـوـ لـنـاـ أـنـ الـجـذـرـيـةـ لـيـسـ وـحدـهـ الـعـنـصـرـ الـحـاسـمـ، بلـ أـيـضاًـ مـاـ يـشـاعـ عـنـهـ. وـلـعـلـ هـذـهـ الـجـذـرـيـةـ لـمـ تـبـدـ جـذـرـيـةـ إـلـىـ هـذـاـ الـحـدـ لـلـذـينـ أـصـاخـوـاـ إـلـيـهاـ بـآـذـانـ مـدـرـبـةـ»ـ<sup>(١)</sup>.

---

(١) ابن الريوندي أو كيف تُصنَّع الصورة، مرجع مذكور، ص.٨.

يُضاف إلى ذلك أن بعض الأسماء المرمودة في الإسلام التقليدي - دون أن تُنعت بالاستقلالية على غرار الكتاب الذين ذكرناهم هنا، أو على غرار بعض المعتزلة الذين فضحهم ابن الريوندي - برهنوا عن شكل من أشكال حرية التفكير. ونجد هذا عند المتتصوف المشهور المحاسبي (حوالى ١٦٥ / ٧٨١ - ٢٤٣ / ٨٥٧). لقد عاصر أزهى فترات الحضارة العباسية، وهما فترتا هارون الرشيد والمستنصر، وعاش في بغداد، وتعرض لهجمات المعتزلة ولردة الفعل السلفية من جانب ابن حنبل. ومع هذا، ادعت الانتماء إليه لاحقاً المدرسة المسيطرة في الإسلام السنّي التقليدي، أي الأشعرية، وكذلك الغزالى الشهير نفسه الذي لُقب بـ «حجّة الإسلام». ويُتّسّم موقف المحاسبي في «كتاب فهم القرآن»<sup>(٢)</sup> بحرية مذهلة: فهو يستشهد بآيات لم ترد في المصحف العثماني، ولا يشترط في الأحاديث أن تعود إلى النبي أو إلى الصحابة، وينقل بالتقديس نفسه كلاماً ورد عند معاصريه؛ وأخيراً قد يذهب به الأمر إلى معارضته إجماع عصر الصحابة بإجماع أحدث عهداً منه. إذن كانت أطر تقبل الوحي أقل تشديداً بكثير مما ستؤول إليه لاحقاً.

تدفعنا هذه الملاحظات المتفقة إلى التفكير في أنّ البدايات الحضارية الكبرى للإمبراطورية العربية الإسلامية كانت إمكاناتها أكثر ثراءً بكثير مما تخوّلنا تتمة التاريخ أن نفترضه. إذن لم يكن قصتنا في ما تقدم أن نسلط الضوء على الأزمات الفردية، بل أن ننوه بآثار ذلك التخمر المذهل، وبما اكتنفه من حضّ، بله من استفزاز، على التفكير في أساسيات الأمور. وللمفارقة، كانت الثورة العباسية خصبة، على الصعيد الفكري، إذ طالما قبلت بين ظهرانيها بعناصر خارجية، كان بزغ الكثير منها في العصر الأموي. ولاحقاً، وتحت ضغط الأحداث وردود الفعل الانفعالية لدى العامة - التي كانت دائماً تكره التفكير - وعندما تصلّبت الإمبراطورية حول مقولات محافظة إلى حدّ الفاظنة، نصب ذلك اليبيوع. وهذا ما أرغم الفكر العربي على أن يسلك منذئذ طرقاً ممهدة مسبقاً، دون أن يحول ذلك دون بعض النجاحات المرمودة، وإن بقيت أسيرة فضاء فكري ما فتئ يزداد تشوباً وتفرعاً، ولكن على

(٢) طبعة بيروت. انظر أيضاً مقالة ميشيل ألار: «كيف فهم المحاسبي الإسلام»، مجلة الدراسات الشرقية، السنة ٢٩، ١٩٧٧، ص ١٦-٧.

أساس قواعد لن تخضع أبداً للتمحيص. والاستثناء الجزئي الوحيد يكمن في الحركة الفلسفية في عصر الموحدين، التي بلغت قمتها مع ابن رشد وإن ارتبطت جذورها بالإصلاح شبه العقلاني الذي دعا إليه ابن تومرت<sup>(٣)</sup>. مع العلم بأنّ هذه الحركة نفسها تدين بخصوصيتها للبنية العامة التي كانت تؤطرها. ذلك لأنّ العودة إلى ليرالية الأصول كانت أصبحت مستحيلة، ولم يعد من سبيل آخر سوى المثابرة على نفس التوجهات الجديدة، ولكن بذكاء. وبزوال تلك البنية العامة ماتت الحركة الفلسفية نفسها.

لقد ظهر القرن الخامس الهجري/الحادي عشر الميلادي كقرن اكتمل فيه هذا الانكفاء على الذات. ففي مواجهة صعود القوة الأوروبية التي نجحت في الاستيلاء على سفوح جبال البيرينيه وعلى وسط شبه الجزيرة الإيبيرية وعلى جزيرتي صقلية وسردينيا من جهة، وفي مواجهة تعاظم قوة المملكة الجبورجية من جهة أخرى، بدا أنّ العالم العربي قد انحسر، لتحتل المقدمة قوى جديدة: الأتراك السلاغقة في الشرق والبربر المرابطون في الغرب. وسرعان ما تبنت هذه القوى اللغة العربية لأنّ الإسلام انبثق منها، ولكنها بقيت، إلى حدّ ما، على قطبيعة مع العالم السابق. ولن يكون لاستقرار ممالك الفرنجة لمدة قرنين من الزمن في فلسطين أيُّ أثر مهم إلّا لاحقاً، لأنّه كان تعايشاً بين طبقة حاكمة أقلوية أجنبية وبين سكان محللين لم تتغير أحوالهم.

وكما ذكر جورج مقدسى، كان الملوك يكتفون وقتئذ بالعمل السياسي على أساس فتوى. فاستلم علماء الدين عندئذ زمام الأمور وركزوا على إحياء المذهب الستى. و«لئن أصبح الأقوياء من رعاة الآداب والفنون، فقد كان ذلك في الغالب لمصالح شخصية. فحتى نظام الملك، ببنائه المدارس، كان يريد مساندة علماء الدين للتحكم بالجماهير الشعبية»<sup>(٤)</sup>. وهذا التلاقي بين عموم الوسط الفكري وبين المشاغل الحياتية للعامة هو الذي غير في النهاية المنظور.

(٣) انظر مقالة دومينيك أورفوا: «فكرة ابن تومرت»، مجلة الدراسات الشرقية، السنة ٢٧، ١٩٧٤، ص ١٩-٤٤؛ وانظر أيضاً دراسته عن ابن رشد، مرجع مذكور.

(٤) جورج مقدسى: ابن عقيل وإحياء الإسلام التقليدي في القرن التاسع (الخامس الهجري بالفرنسية)، دمشق، ١٩٦٣، ص ٥٢٩.

إننا نشوّه الصورة في أغلب الظن إن أكدنا أن المثقفين لعبوا فقط دور المحرضين . فحتى من المنظور السلفي عبرت بعض الأسماء اللامعة عن موقف متضللة لا يفهمها الإنسان العامي دائمًا . هكذا نرى على سبيل المثال ابن عقيل (٤٣١ - ١٠٤٠ / ١١١٩) يطلق حركة جمودية في بعض جوانبها ، ولكنها «تقدمية وحداثية» في جوانب أخرى<sup>(٥)</sup> ، إذ ركب فيها بين المعرفة المعمقة بعلم الكلام الاعتزالي وبين صوفية الحالج ، وهو تركيب سيضطر إلى إنكاره رسميًا ، ولكنه صبغ فكره . ويقى أن الملمح الأساسي هو انتصار الفكر السلفي التقليدي .

إن التوليفة التي أنجزها الغزالى الشهير تعبّر خير تعبير عن اهتمامات ذلك العصر . فمنظور الحياة العملية كان هو المسيطر<sup>(٦)</sup> . وكان المطلوب توحيد العالم الإسلامي والكافح لا ضد أعداء الخارج عن طريق الدحض والمنافحة عن الدين فحسب ، بل على الأخص ضد أعداء الداخل الذين يمزقون أوصال الأمة إلى نحل . وعليه فقد تم إبراز شخصية النبي بوصفه مثلاً أعلى يُحتذى به ، كما تم التركيز على الأخص على وجوب الانصياع لكتابه . ولئن كان لهذا الإللاح هدف ذاتي ، وهو الحط من شأن الأئمة المختلفين ، فقد كانت له في ما يخصنا نتيجة موضوعية ، وهي إغلاق باب الفكر النبوي إغلاقاً نهائياً : أعني الفكر الذي ركز تساؤله حول ظاهرة النبوة وحول الحجج المؤيدة لها تقليدياً . هذه الأسئلة وهذه الاعتراضات قد فندتها الغزالى دون هوادة بدعوى مستلزمات حياة الأمة .

وحتى إشكالية الغزالى ذاتها ، وهي إشكالية «اليقين» و«الذوق» ، تتعارض جذرياً مع الهواجس الكبرى التي عبر عنها بإشكال مختلفة كل من حنين بن إسحق والوراق وحيويه البلخي . إلا أننا كنا لاحظنا ، خلال المرحلة الأخيرة من الفكر النبوي ، تطوراً في الأذهان ينحو إلى هذا الاتجاه ، سواء أخذ شكلاً هادئاً كما عند أبي بكر الرazi ، أو شكلاً حانياً ومحبطاً عند الأعور وابن القراد ، أو حتى شكل حساسية مفرطة كما عند المعربي . وفي أعقاب ذلك رأى النور بناء فكري معاكس : فبما أن الغزالى توخي هدف التوحيد ذاته الذي توخته جميع الفرق الإسلامية الكبرى ، فقد

(٥) المرجع السابق ، ص ٥٣١ .

(٦) حول هذا الموضوع انظر هنري لاووست سياسة الغزالى ، باريس ، ١٩٧٠ .

رأى أنه لا يستطيع تجاوزها إلا بالتوافقية. ومن هنا أخذ من كل مذهب بطرف، ولم يستبعد إلا الأشكال المتطرفة و«الدخيلة» مثل الفيزياء والميتافيزياء اليونانيتين أو المذاهب الفارسية. إلا أن مذهبه هذا دمج بالمقابل عدداً من ملامح الحركات التي تصدى لحربها، ولا سيما «الباطنية الستية»، كما قال هنري لاووست، «وهي باطنية تحاول التوفيق بين حرفية الشريعة والظاهر التقليدي من جهة وبين الرمزية وجوانية الباطنية الإماماعيلية من جهة ثانية»<sup>(٧)</sup>. عندئذ يُستتبع العقل للتوافق مع النص الديني، وتتفوق العلوم النقلية على العلوم العقلية.

وعملياً جرى تصميم هذا العقل نفسه للتوافق بين المؤثر والواقع. وقد تجلى هذا عينياً في سياسة الغزالي القائلة بوجوب الجمع بين رفعة آل قريش وسلطة الأتراك: «إنَّ النَّظَامُ السِّيَاسِيُّ الْمُنْشَودُ، الْمُنْتَظَرُ إِلَيْهِ عَلَى أَنَّهُ تَسْوِيَةٌ وَاقِعَيَّةٌ وَلَيْسَ مَثَلاً أَعْلَى، يَكُمِنُ فِي مَنْظُومَةٍ تَجْمِعُ بَيْنَ الْخَلَافَةِ وَالسُّلْطَنَةِ، وَذَلِكَ لِخَيْرِهِمَا وَلِإِحْلَالِ السَّلَامِ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ»، كما قال هنري لاووست<sup>(٨)</sup>. وعلاوة على ما أدى إليه ذلك من ركود ومن ثم ثبيت، من خلال النجاح، لاتجاه كان وجد منذ بدايات الإسلام (وكان لا بد من انتظار الشيخ علي عبد الرزاق ليتصدى له في عقد ١٩٢٠) فإنَّ هذه المرحلة تميزت بتقلیص نصاب العقل بحيث يكون مجرد أدلة. ولن يستطيع من بعد أن يضطلع بدور المشرع، ولا حتى بدور المنظم.

إلى ذلك يتعين علينا أن نشير إلى العلاقة بين السمة السياسية أصلًاً لتوحيد العالم الإسلامي كما دعا إليه الغزالي، الفارسي المستعرب، وبين محاولته المذهبية للتوحيد التلفيقي لكل ما يمكن استيعابه داخل حقل ثقافي معين. وقد كان ذلك من نتائج توقف الترجمة في نهاية القرن الرابع/العاشر وببداية الخامس/الحادي عشر. ومع أنَّ هذه الحركة استمرت قرابة ثلاثة قرون، فإنها لم تنقل كل شيء. فحتى من منظور الخيارات الفعلية بقي العديد من الأعمال الهامة، مثل كتاب «السياسة» لأرسسطو، طي النسيان. وهذا مع أنَّ النصوص الأصلية كانت متوافرة في المكتبات البيزنطية، ومنها كانت اختارت بعض السفارات عدداً منها. بل لقد استمر النصارى في الترجمة،

(٧) المرجع السابق، ص ٣٧٠.

(٨) المرجع السابق، ص ٣٧٧.

ولكن دون نشر ثمرة جهودهم خارج ملتهم. ووقئنـد انغلـق العالم الإسلامي في وجه التأثيرات الخارجية.

وبدورها أدارت اليهودية ظهرـها، دون تحفـظ، لحيـويـه، وانخرـطـت مع سـعـديـاـ في نوع من التـفـكـيرـ الـبـنـاءـ. فـالـأـفـكـارـ ماـ كـانـتـ تـسـتـولـدـ إـلـاـ بـهـدـفـ إـيـجادـ حلـولـ؛ وـكـمـاـ فيـ الفـكـرـ الإـسـلـامـيـ، نـظـرـ الفـكـرـ الـيـهـوـدـيـ فيـ الـقـرـونـ الـوـسـطـىـ إـلـىـ الـحـيـاةـ الـعـقـلـيـةـ عـلـىـ أـنـهـاـ مـحـضـ ثـقـافـةـ. وـلـأـسـبـابـ مـاـ زـالـتـ غـيرـ مـوـضـحـةـ تـمـامـاـ، اـنـتـقـلـ جـلـ هـذـهـ النـصـوصـ إـلـىـ المـغـرـبـ الـعـرـبـيـ؛ أـوـلـاـ إـلـىـ الـقـيـروـانـ فـيـ الـقـرـنـ الـرـابـعـ/ـالـعـاـشـرـ، ثـمـ إـلـىـ الـأـنـدـلـسـ بـخـاصـةـ إـيـانـ الـقـرـنـ التـالـيـ، وـمـنـ الـأـنـدـلـسـ اـنـتـقـلـتـ لـاحـقاـ إـلـىـ جـنـوبـ فـرـنـسـاـ وـإـسـپـانـياـ وـإـيـطـالـياـ. وـالـمـقـارـنـةـ مـعـ اـنـتـقـالـ الـفـلـاسـفـةـ الـإـسـلـامـيـةـ، التـيـ أـنـهـكـتـهـاـ اـنـتـقـادـاتـ الـغـزـالـيـ فـيـ الـشـرـقـ وـاـسـتـؤـنـفتـ فـيـ الـغـرـبـ، يـجـبـ التـوـقـفـ عـنـهـاـ، لـكـنـ ذـلـكـ لـاـ يـفـسـرـ كـلـ شـيـءـ؛ فـعـلـوةـ عـلـىـ أـنـ الـفـكـرـ الـيـهـوـدـيـ الـمـشـرـقـيـ لـمـ يـعـرـفـ تـسـاؤـلـاتـ تـضـارـعـ تـلـكـ التـيـ طـرـحـهـاـ كـتـابـ «ـتـهـافـتـ الـفـلـاسـفـةـ»ـ، فـإـنـ الـغـزـالـيـ نـفـسـهـ غـداـ فـيـ الـغـرـبـ أـسـتـاذـاـ لـبعـضـ الـلـاهـوـتـيـينـ الـمـهـمـيـنـ كـيـهـوـذـاـ هـالـيـفيـ.

أخـيرـاـ عـرـفـ مـعـظـمـ الـفـكـرـ الـمـسـيـحـيـ، وـكـذـلـكـ الـفـكـرـ الـيـهـوـدـيـ، اـسـتـمـرـارـيـةـ لـمـ يـعـكـرـهـاـ حـتـىـ الـاـنـزـيـاحـ الـجـغـرـافـيـ وـمـاـ يـنـجـمـ عـنـهـ مـنـ إـعـادـاتـ نـظـرـ. وـالـوـاقـعـ أـنـ الـفـكـرـ الـمـسـيـحـيـ حـظـيـ بـحـافـزـ خـاصـ تـمـثـلـ فـيـ تـنـوـعـ الـتـأـوـيـلـاتـ بـصـدـدـ السـرـيـنـ الـأـكـبـرـيـنـ: الـثـالـثـ وـالـتـجـسـدـ. أـمـاـ الـيـهـوـدـيـ وـالـإـسـلـامـ - وـهـمـاـ لـيـسـاـ مـنـ دـيـانـاتـ الـأـسـرـارـ، بـلـ هـمـاـ بـالـأـحـرـىـ دـيـنـانـ يـقـومـانـ عـلـىـ الـمـمـارـسـةـ الـقـوـيـةـ لـلـشـعـائـرـ وـيـسـتـنـدـانـ إـلـىـ قـاعـدـةـ عـقـائـدـيـةـ مـخـفـفـةـ - فـعـرـفاـ حـوـافـزـ أـخـرـىـ وـعـوـافـلـ شـقـاقـ أـخـرـىـ لـاـ تـمـتـ بـصـلـةـ إـلـىـ تـكـوـينـ الـكـنـائـسـ الـمـنـشـقـةـ. وـمـنـذـ الـقـرـنـ الثـالـثـيـ/ـالـثـامـنـ كـانـ بـدـأـ تـثـبـيـتـ الـقـوـاعـدـ الـلـاهـوـتـيـةـ لـكـلـ الـدـيـنـيـنـ بـلـسـانـ عـرـبـيـ، وـاـكـتـمـلـ تـبـلـورـهـاـ بـيـنـ الـقـرـنـيـنـ الـرـابـعـ/ـالـعـاـشـرـ وـالـسـادـسـ/ـالـثـانـيـ عـشـرـ، وـكـانـ الـقـرـنـ الـذـيـ توـسـطـ هـذـهـ الـقـرـونـ أـخـصـبـهـاـ جـمـيـعـاـ. وـقـدـ هـدـفـ مـعـظـمـ الـإـنـتـاجـ الـفـكـريـ إـلـىـ شـرـحـ هـذـهـ الـعـقـائـدـ. وـمـعـ ذـلـكـ، فـيـ دـاـخـلـ هـذـهـ الـأـدـبـيـاتـ الـتـكـرـارـيـةـ فـيـ ظـاهـرـهـاـ، حـدـثـ اـخـتـرـاقـ مـنـ نـوـعـ مـغـايـرـ.

## ٢) عندما يـفـكـرـ بـعـضـ الـنـصـارـىـ فـيـ وـحدـةـ الـإـيمـانـ

بـعـامـةـ يـنـطـلـقـ الـمـؤـلـفـونـ الـدـيـنـيـونـ مـنـ التـبـيـانـاتـ بـيـنـ الـفـرـقـ أـوـ بـيـنـ الـكـنـائـسـ كـمـاـ لـوـ

كانت أمراً واقعاً ناجزاً. فكل كاتب يتتصب لغليظ معسكته. بل إنّ معظم الكتاب المسلمين الذين تكلموا عن البدع يبنون تحليلهم على الحديث المنسوب إلى النبي والقائل فيه إنّ أمته ستنقسم بعده إلى ثلات وسبعين فرقة، ولن تنجو منها إلّا فرقة واحدة؛ وانطلاقاً من هذا الحديث راحوا يشطرون الواقع ويستخرون لكي يجعلوه يتطابق مع العدد المقدّر. فمثلاً يميّز البغدادي ما بين «أهل الأهواء» (وهم منشقون انفصلوا عن الإسلام في بعض النواحي وارتبطوا به في نواحٍ أخرى) و«أهل الردة» (وهم من المسلمين زعموا واستبعادهم واجب) و«أهل السنة والجماعة» الذين يعتبر أنّ الاختلافات بينهم ثانوية<sup>(٩)</sup>.

أما في المسيحية فقد ظهرت نزعـة أخرى. إذ قرر بعض الكتاب، ممن ملـوا من الجدل وانقضـوا من هـزة أتباع الأديان الأخرى، أن يـعتبروا انقسام الكنائـس عارضاً تاريخياً، لأنّ ما يـوحد بينـها هو جـوهر المسيحـية. فيـبين ٩٧٩ / ٣٦٨ و ٣٧٢ / ٩٨٣ نـظم حـاكم العراق عـضـد الدولة منـاظـرة بينـ مـمـثـلي الطـوـافـ المـحـلـيةـ الثـلـاثـ الـكـبـرـىـ، وهـيـ الـمـلـكـيـةـ وـالـنـسـطـورـيـةـ وـالـيـعقوـبـيـةـ، حولـ الخـلـافـاتـ فـيـماـ بـيـنـهاـ بـصـدـدـ هـوـيـةـ الـمـسـيـحـ. وـمـمـنـ شـارـكـ فـيـهاـ الـكـاهـنـ الـمـلـكـيـ أبوـ عـلـيـ نـظـيفـ بـنـ يـمـنـ، وـاسـمـهـ مـخـتـصـرـ مـنـ لـقـبـهـ «ـنـظـيفـ النـفـسـ». وـبـالـإـضـافـةـ إـلـىـ وـظـائـفـ الـكـهـنـوتـيـةـ، كانـ مـارـسـ الـطـبـ وـالـفـلـسـفـةـ، وـتـرـجـمـ مـباـشـرـةـ مـنـ الـيـونـانـيـةـ إـلـىـ الـعـرـبـيـةـ. وـمـمـاـ يـدـلـ عـلـىـ أـنـهـ كـانـ مـوـضـعـ تـقـدـيرـ السـلـطـانـ الـمـسـلـمـ أـنـ عـهـدـ إـلـيـهـ بـإـدـارـةـ الـمـسـتـشـفـيـ الـذـيـ اـبـتـنـاهـ فـيـ بـغـدـادـ. وـقـدـ حـفـظـ نـصـ مـدـاخـلـتـهـ تـحـتـ عـنـوانـ «ـمـقـالـةـ فـيـ مـاهـيـةـ اـتـحـادـ النـصـارـىـ»ـ، وـهـوـ كـتـابـ لـمـ يـنـشـرـ بـعـدـ لـسـوـءـ الـحـظـ<sup>(١٠)</sup>. وـالـجـدـيرـ بـالـذـكـرـ أـنـ النـصـ عـرـفـ بـعـضـ الـاـنـتـشـارـ، إـذـ هـنـاكـ ثـلـاثـ مـخـطـوـطـاتـ فـيـ حـوـزـتـنـاـ؛ فـضـلـاًـ عـنـ أـنـ الـقـبـطـيـ أـبـاـ اـسـحقـ

(٩) انظر مقالة هنري لاووست «التاريخ الهرطقات الإسلامية في العصر العباسي»، في مجلة دفاتر الحضارة القروسطية، نيسان/أبريل - حزيران/يونيو، ١٩٦٧، ١٥٧-١٧٨.

(١٠) انظر الإحالات التي أوردتها ج. غراف في كتابه تاريخ الأدب العربي المسيحي الجزء ٢ (بالألمانية)، الفاتيكان، ١٩٤٧، ص ٤٨-٤٩، واستكمملها ث. حداد في كتابه عيسى بن زرعة فيلسوف عربي ومناظر مسيحي، بيروت، ١٩٧١، ص ٥٣. انظر أيضاً بعض الاستشهادات التي أوردتها د. حداد في كتابه الثالوث المقدس عند اللاهوتيين العرب (٧٥٠ - ١٠٥٠)، باريس، ١٩٨٥، ص ٦٥-٦٦، ١٤٥، ١٧٧، ٣٤٤ و ٢٠٣.

بن العسال<sup>(١١)</sup> أدرج مقتطفات منه في سفره «مجموع أصول الدين».

لقد عَرَّ بعضهم بوضوح عن هدف نظيف بن يمن بالطريقة التي نقل بها عنوان كتابه «ماهية اتحاد النصارى». وقد نجم الالتباس من أنَّ الكاتب توقف، من بين المسائل العيساوية، عند مسألة أساسية، هي مسألة اتحاد الطبيعتين الإلهية والإنسانية في المسيح. والمقطاع المتعلقة بهذه المسألة هي التي نقلها أصلاً ابن العسال. وقد ذهب نظيف إلى أنَّ الناس الحصفاء عندما يستعملون صيغًا متباعدة طبقاً لتقاليد الكنائس المختلفة، لا يختلفون حول المعنى العميق الذي ينبغي أن يعطي لهذه الصيغ.

نحن هنا في حقبة كانت فيها السلطة السياسية قوية. فعهد الدولة - الذي يُعتبر أعظم أمير في الدولة البوهيمية، والذي استولى على السلطة بعد صراعات دامية مع إخوته - أعاد لبغداد عزها التالد، وكان راعياً للفنون والأدب<sup>(١٢)</sup>. ولكن المنافسات - حتى في هذا السياق - ما عتمت أن برزت. ولأنَّ رجل دين مثل الأب فياي Fiey كان شاهداً على مشاحنات عديدة وسخيفة، فقد نظر بعين الشك إلى الكتب المذهبية التصالحية، ولم ير فيها إلا «جبهة مشتركة» - بالمعنى الفكري - في مواجهة المسلمين<sup>(١٣)</sup>.

في بعض الحالات، هذا الأمر لا يقبل النقاش. فأحد المتناظرين ينادي بالصداقة المتبادلة، ولكنه يقول إنه مستعد لخوض مساجلة عامة نظراً إلى تعنت محاوره. وهناك آخر لا يتخلى عن الجدل إلا عندما يتعب<sup>(١٤)</sup>. ولكن هل علينا أن نرى كل شيء من الزاوية نفسها؟ للإجابة عن هذا السؤال سنتوقف عند نص يتميز من غيره بأنه سهل المنال في مجمله، مع أنه لم يحظ بالشهرة التي نالها كتاب نظيف بن

(١١) انظر ج. غراف، مرجع مذكور؛ ور. حداد، مرجع مذكور، ص ٦٥ الحاشية ٢٨١، ٦٦، ٢٦١ - ٢٦٢ وما يليها حول «ابن العسال (المؤتمن)».

(١٢) انظر مقالة «عهد الدولة» في الموسوعة الإسلامية، الطبعة الثانية، ص ٢١٧-٢١٩، وكتتها هـ. بوين.

(١٣) انظر مقالة ج. م. فياي «الروم شرقي الفرات»، في مجلة Le Muséon العدد ٩٠، ١٩٧٧، ص ٣٩٩.

(١٤) المرجع السابق، ص ٤٠٢-٤٠١.

يُمن، وقد كتبه علي بن داود الأرفادي بعنوان: «كتاب اجتماع الأمانة»<sup>(١٥)</sup>. لا نعرف شيئاً يذكر عن هذا المؤلف الذي عاش في القرن الخامس/ الحادي عشر، نعرف فقط أنّ أصله من شمال سوريا، وأنه على الأرجح من اليعاقبة.

لا يحاول الأرفادي إخفاء دور الأهواء، كالجهل وحب التفاصح والتعنت، ويقول في بداية الكتاب إنها الأسباب التي أوجبت «تجاذب بعض الأمم عن بعض». وفي متنصف النص يقول: «ولا فرق في ذلك بينهم ولا انقسام إلا من جهة الهوى والعصبية والرئاسة، ونعود بالله من ظلال الهوى وإفراط العصبية»<sup>(\*)</sup>. وفي الخاتمة يذكر بأنّ عدم المحبة وفقدان التواضع يُبعدان عن الدين المسيحي.

إذن يميّز الأرفادي بين أتباع مذهب من المذاهب وبين المذهب نفسه. ولم يكن هدفه تشكيل جبهة مشتركة في مواجهة المسلمين، لأنّ في كل واحدة من الكنائس الثلاث الرئيسية، التي تتفرّع إلى فرق عديدة لا يحصى عددها - ويدركها الأرفادي بأسمائها - أشخاصاً يزروعون الشقاق: «لكل فرقة منها قوم جهال وأهل شغب ولجاج . . .»<sup>(١٦)</sup>. هل قال هذا لينقد الدين بفصله عن صروف التاريخ؟ تدفعنا إلى اعتقاد ذلك مقدمة النص المقترنة، التي تناسب مع ذائقه العصر، والتي تتحدث عن الانقسامات وعن «كيد ابليس»<sup>(١٧)</sup>. كذلك يبدو أنّ القسم الأول من النص يهدف إلى اتقاء اعترافات المسلمين، فيقول إنّ جميع الكنائس ترجع إلى النص الإنجيلي نفسه «الذي نقله إليها أئمة الهدى الحواريون الأبرار»<sup>(١٨)</sup>، وفي هذا تلميح واضح إلى العقيدة الرسمية المتعلقة بتنزيل القرآن. ويشدّد الأرفادي على واحديّة النص هذه دون زيادة أو نقصان عند جميع الطوائف المسيحية. ولكن إذا لم يكن هناك أي خلاف حول «الرسائل» و«أعمال الرسل» التي لم تعرف إلا من خلال نص واحد، فإنه يتحاشى فيما يبدو مسألة تعدد الأنجليل الإيزائية للتوكيد على وحدة الكتلة العقائدية

(١٥) كتاب اجتماع الأمانة تحقيق وترجمة جيرار تروبو، مجلة Melto، ٢، ١٩٦٩، ١٩٧-٢١٩.

(\*) آثرت أن أضع النص العربي بحروفه، دون اختصاره كما ورد في النص الفرنسي (المراجع المذكور ص ٢١٠ و ٢١١) (المترجم).

(١٦) المرجع نفسه، ص ٢٠٢-٢٠٣، السطر ٣.

(١٧) المرجع نفسه، ص ٢٠٠-٢٠١، السطر ١٠.

(١٨) المرجع نفسه، ص ٢٠٢-٢٠٣، السطر ٩.

تحت اسم «الإنجيل». وإنما بعد ذلك بعده صفحات، أي عقب إثبات الأرفادي وحده الإيمان المعتبر عنها بأشكال لغوية متنوعة، يذكر أنه استخدم الطريقة نفسها في كتاب آخر (ما زال مجهولاً) وكرسه لإثبات صحة الإنجيل الذي كتب بأربعة «أجزاء»<sup>(١٩)</sup>، وهي الكلمة التي تستعمل أيضاً للدلالة على أجزاء القرآن التي برسم التلاوة.

أما جل النص الذي بآيدينا فمداره عن الكتلة العقائدية نفسها. ويميز الأرفادي بين جانبين: الجانب الذي يحظى بالإجماع والجانب الناجم عن شتى الصياغات. وقد عَرَضَ الجانب الأول بصيغة رمزية، واتبع، على غرار الرموز القديمة، ترتيباً منطقياً تاريخياً - فبدأ بعقيدتي الثالوث والتجسد ثم انتقل إلى النص الإنجيلي وربطه بأعمال الرسل وحتى بتاريخ الكنيسة. ومع أنه عاد صراحة إلى رمز المجمع النيقي الذي يقبل به الجميع، كما ذكر، إلا أنه لم يتبع تسلسل هذا المجمع، إذ تكلم عن كل أقونوم على حدة. وكلامه يستحضر إلى الذهن بالأحرى رمز المعمودية عند الأرمن<sup>(٢٠)</sup>، بتفريقه بين العقيدة (كرس لها أقل من الثالث)، وبين العناصر التاريخية المهمة. يبدو إذن أن هدف الكاتب من وراء هذا العرض هدف تربوي، إذ بدأ بما يشبه التعليم الديني للمبتدئ قبل أن ينتقل إلى النقاش اللاهوتي.

المسألة الرئيسية هي وحدة الطبيعتين لدى المسيح. فبعد عرض موضوعي للتصورات الثلاثة عن الهوية، يقول الأرفادي إنني: «لم أجده في ذلك فرقاً بينهم في حال من الأحوال، وذلك لأنهم اجتمعوا على تصحيح لاهوت المسيح سيدنا وناسوته وأقرروا باتحاده وأنه لا فرق ولا انفصال فيه بين اللاهوت والناسوت، وهم أجمعون يدفعون الناقص عن لاهوته وينفون الأوجاع والأعراض والموت والآلام عنه، من حيث لا يفرقون بينه وبين الناسوت عند حلول ذلك به.

«وكان القائل بالأقومين قد أقرّ لمن قال بالأقونوم الواحد من حيث قد أقر بالاتحاد وإزالة الفرق والانفصال، وكان القائل بالأقونوم الواحد قد أقرّ لمن قال بالأقونومين باعترافه بوجود لاهوت المسيح وناسوته بغير استحالة ولا تغير.

(١٩) المرجع نفسه، ٢١٦-٢١٧، السطر ٣.

(٢٠) الكتاب الجامع في الرموز، طبعة ن. دننغر و أ. شونمتر، الطبعة ٣٦، فribourg ١٩٧٦، ص ١٩.

«وكذلك ذو الطبيعتين قد أقرّ لدى الطبيعة الواحدة من اعترافه بالاتحاد وأنه لا انفصال بين اللاهوت والناسوت، والقائل بالطبيعة الواحدة قد اعترف للقائل بالطبيعتين من إقراره بوجود اللاهوت غير المستحيل والناسوت غير الناقص».

«فمن اختلفوا بالقول اتفقوا بالمعنى، ومن حيث تناكروا في الظاهر اجتمعوا عليه في الباطن، وكلهم إلى إيمان واحد ينقادون وبدين واحد يؤمّنون ولرب واحد يعبدون، ولا فرق في ذلك بينهم ولا انفصال إلاّ من جهة الهوى والعصبية والرئاسة، وننحوذ بالله من ظلال الهوى وإفراط العصبية»<sup>(٢١)</sup>.

إذا كانت الإحالة إلى الظاهر والباطن دارجة جداً في الفكر الديني الإسلامي ويمكن أن تبدو محاولة للفهم بنية حسنة ولكن بدون نتيجة تذكر، فإن استعمال كلمتي «القول» و«المعنى» هو ذو وقع أكبر. لنلاحظ، قبل كل شيء، أن الأرفادي، إذا كان يعتبر «القول» و«اللُّفْظ»<sup>(٢٢)</sup> مترادفين، فإنه تردد في المماهاة بين «المعنى» و«الإيمان». وبدأ بالقول إن «المعنى في الإيمان واحد»<sup>(٢٣)</sup>؛ وفي نص لاحق اعتبر أن «اختلاف أهل دين النصرانية إنما هو باللُّفْظ والقول دون المعنى، والإيمان إذا كان واحداً لا فرق فيه بتة»<sup>(٢٤)</sup>.

ولثنائية القول والمعنى، قبل أن يحيي الأرفادي قارئه إليها، قصة طويلة. وقد عرفت في النحو مع سيبويه الذي ميز جذور الكلمة وقال إن الأصل المكون من حروف مصمّمة يعطي معنى يتوضّح حسب العناصر المختلفة للجملة: كالأدوات وعلامات النصب والجر، الخ.<sup>(٢٥)</sup> وعندما حاولت حركة الإحياء السلفية، أثناء القرن الثالث/التاسع، أن تحافظ على خصوصية اللغة المقدسة وتفوّقها، في مواجهة تثبيت المنطق كعلم كوني عام، كان الحل المقترن هو تشطير المجالين، فتبع اللُّفْظ النحو وتبع المعنى المنطق.

(٢١) كتاب اجتماع الأمانة، ص ٢١٠-٢١١.

(٢٢) المرجع نفسه، ص ٢١٤-٢١٥، السطر ٩.

(٢٣) المرجع نفسه، ص ٢١٢-٢١٣، السطر ١٠.

(٢٤) المرجع نفسه، ص ٢١٤-٢١٥، السطر ٩ - ١٠.

(٢٥) انظر كلمة «المعنى في النحو»، كما أورتها مقالة لـ هـ. مـ. فيrstign في الموسوعة الإسلامية، الطبعة الثانية، الجزء السادس، ص ٣٣٠-٣٣١.

إن اليعقوبي يحيى بن عدي، في كتابه «مقالة في تبیین الفصل بين صناعة المنطق الفلسفی والنحو العربي»<sup>(٢٦)</sup>، هو الذي أوضح هذا التوزیع للمهام. فعنده أن النحو لا يستهدف المعنى، بل النطق باللغة حسب الطرق الشائعة عند العرب؛ أما المنطق فهو الذي يهتم بالمعنى، طالما بقي كلياً وطالما كان الغرض منه البرهان.

في هذا الإطار حدّد الأرفادي موقعه؛ فلم يأخذ كلمة «معنى» كأنها دالة على الکنه، كما في علم الكلام، ولم يأخذها كمفهوم، كما يفعل الفلاسفة<sup>(٢٧)</sup>. ويجب القول أصلاً إن هذه الكلمة لم تستعمل في نصنا إطلاقاً بصيغة الجمع (المعاني)، كما الشأن في ذينك العلمين. فمنظوره أبسط وليس تقنياً. ونستطيع اختصاره إلى عناصر ثلاثة:

(١) يهدف مسعاه الأول إلى الرد على الدحوض التي تتذرع بالفروق بين الكلمات لتقول بوجود تناقضات. فمن يتصرف هكذا فهو «مُشغِّب من أهل الخلاف»<sup>(٢٨)</sup>. إذ يجب التمييز بين «الاختلاف في جوهر الشيء» وبين الاختلاف الناجم عن «ترادف الأسماء وتشابهها»<sup>(٢٩)</sup>. ومن هنا يُستبعد تصور ضيق من تصورات المنطق يجعل من كل كنه يدل عليه اللفظ «شيئاً»؛ وهذا ما كان انتقدده يحيى بن عدي وعايه على الوراق. وقد رأينا فعلاً حدود عرض هذا الأخير للبدع كما لو أنها مجموعة من طروحات متساوية كلها في قيمتها، مما نال من صرامة عرضه رغم حرصه المحمود على الدقة.

(٢) إنه يحيل بوضوح إلى عنصر معروف جداً، ألا وهو المجابهة بين المنطق واللغة العربية، وهي مجابهة تميّز فيها أتباع دينه بطول باعهم في المنطق، وهذا ما

(٢٦) نشرها ج. اندرس في مجلة تاريخ العلوم العربية، السنة ٢، العدد ١، أيار/مايو ١٩٧٨، ص ٣٨ - ٥٠. انظر دراسة الكاتب نفسه «المناظرة بين المنطق الفلسفی والنحو العربي في عصور الخلافة»، المجلة المذكورة، السنة ١، العدد ٢، تشرين الثاني/نوفمبر ١٩٧٧، ص ١١٨-١٠٦ بالعربية، ص ٣٢٠-٣٢٢ بالإنجليزية.

(٢٧) انظر كلمة «المعنى في الفلسفة»، كما أوردتها مقالة و. ن. هـ. كيمان في الموسوعة الإسلامية، ص ٣٣١.

(٢٨) كتاب اجتماع الأمانة، ص ٢١٦-٢١٧، السطر ٦.

(٢٩) المرجع السابق، السطر ٨ و ١٠.

آخذهم عليه المسلمين السلفيون. ولنستذكر هنا الهجوم الذي شنَّه التوحيدى على متى بن يونس قبل الأرفادي بقرن<sup>(٣٠)</sup>.

(٣) في هذا الصدد حصل تقارب بين الفلاسفة المسلمين (كالفارابي وأبي سليمان السجستاني) والكتاب المسيحيين ضدَّ المسلمين السلفيين. وتجلى إرادة مقارعة المسيحية من موقع المركزية العربية بوضوح في مذهب ابن حزم (وكان معاصرًا للأرفادي)، ولكن في الطرف الآخر من العالم العربي) الذي رفض الفصل بين المعنى واللُّفْظ<sup>(٣١)</sup>. وانطلاقاً من هذا المبدأ، تقصى «التناقضات» بين الأنجليل المختلفة. وهذا ما دفع لاحقاً بابن رشد - وكان بصفته موحداً من الموحدين مضطراً إلى أن يأخذ انتقادات الظاهري ابن مضاء للنحوة بعين الاعتبار، ولكنه رفض استخدام اللغة كمرجعية قصوى - إلى البحث عن حل يكون في مجال التطبيقات اللغوية<sup>(٣٢)</sup>.

هكذا نرى أنَّ الأرفادي قد وظف في مواجهته خلفية أكثر تعقيداً مما ظننا لأول وهلة. وإذا استثنينا بعض التنازلات الشكلية التي قدمها للمفردات اللغوية والعادات الذهنية الإسلامية، نرى أنَّ موقفه من المسلمين لا يتطابق وموقف السلفيين. ذلك أنَّ مواجهته تحيل إلى أسلافه الفلاسفة المسيحيين الذين كانوا حددوا موقعهم بالتمايز عن الفلاسفة المسلمين الذين عارضوهم بقوة، بل حتى بالتمايز عن دفاع أبي بكر الرazi عن المنطق وتصديه لأبي حاتم الراري. وحتى لو أخذنا بعين الاعتبار نزعجة سلفية منفتحة كتلك التي مثلها الغزالى - الذي قبل بالمنطق بل شجع عليه - نرى الوحدة التي يقترحها هذا الأخير لا ترتکز على المنطق، بل على موقف عملي.

وأخيراً يجب الإشارة إلى أنَّ الأرفادي عندما يحيل إلى وحدة النية، فإنه يقبل فيها بتعدد الحساسيات. وهو هنا أبعد ما يكون بعقله عن الشكية والخلطية. فهو يعرض ويشرح بدقة لماذا شدَّدت كل كنيسة على هذه العقيدة أو تلك، ولماذا تعزَّزها بهذا الطقس الديني أو ذاك. ويعي وعيَاً تاماً أنَّ كل عقيدة تتنااسب مع حساسية معينة.

(٣٠) م. مهدى: «اللغة والمنطق في الإسلام الكلاسيكي» (بالإنكليزية)، مساهمة في كتاب أعدَّه ج. أ. فون غرونباوم بعنوان: *المنطق في الثقافة الإسلامية الكلاسيكية*، فيسبادن، ١٩٧٠، ص ٥١ - ٨٣.

(٣١) انظر كتاب روحيه أرنالدى: *النحو واللاهوت عند ابن حزم القرطبي*، باريس، ١٩٥٦، ص ٥٨.

(٣٢) انظر كتاب دومينيك أورفوا: ابن رشد، مرجع مذكور، ص ٩٤ - ٩٥.

ولئن كان يجهل هذه الكلمة المعاصرة: «الحساسية»، فقد عبر عنها مع ذلك بكلمة «قول»: «كل ذلك هو من قول صاحبه»<sup>(٣٣)</sup>. وهذه الحساسية لا تتنافى مع العقل، لأنها قابلة للعرض منطقياً. الفارق الوحيد هو أنَّ كل كنيسة تنظر إلى الأسرار المقدسة مرتكزة على هذا الجانب أو ذاك.

لا يعني هذا أنَّ الأرفادي كان يقبل بأي شيء. فلا وجود للوحدة المقترحة إلا داخل التوجه الواحد، الذي تستطيع الأهواء البشرية على كل حال أن تدمره. وبالمقابل لا يمكن توسيعها لتشمل الأديان على اختلافها كما فعلت الإسماعيلية. إن وحدة النيَّة عند «المؤمنين» تحيل إلى «موضوعية» الوحي الوحيد الأحد، ولا تعني الوحدة الموضوعية لجميع الأشكال الإيمانية.

إنه لمسلك صعب! ولكنه ترك بعض الآثار في تاريخ المسيحية العربية، ولا سيما في القرن السابع/الثالث عشر. وقد لاحظ ج. م. فياي أنَّ «وحدة كنسية عملية» قد حدثت بين مختلف كنائس بغداد، فتكلافت بعد الغزو المغولي<sup>(٣٤)</sup>. وحتى قبل ذلك - وفي البلد الذي سيحمي العالم العربي والذي سيصبح بمثابة قلب له، أي مصر - كان اللاهوتي القبطي ابن الراهب اعتمد في كتاب ألهه عام ٦٦٦/١٢٦٧ - ٦٦٨/١٢٦٨ اعتماداً كبيراً على النسطوري العراقي ابن الطيب الذي عاش في القرن الخامس/الحادي عشر<sup>(٣٥)</sup>. وقبله أيضاً في عام ٦٣٩/١٢٤١، كان كاتب قبطي آخر، وهو الصفي أبو الفضائل، قد استعاد نصوص عمار البصري وعدَّ صراحة كل ما فيها من خصوصية نسطورية، ليجعلها قريبة المنال من الملل المسيحية الثلاث الكبرى<sup>(٣٦)</sup>.

(٣٣) كتاب اجتماع الأمانة، مرجع مذكور، ص ٢١٤-٢١٥، السطر ٤.

(٣٤) انظر مقالة «الروم شرقي الفرات»، مرجع مذكور، ص ٣٩٨.

(٣٥) انظر كتاب أ. سيداروس: ابن الراهب، حياته وأعماله، فريبورغ، ١٩٧٥، ص ٩٠.

(٣٦) انظر الشاهد الذي أورده ميشيل حايك في مقالته: «عمار البصري. المدونة الأولى للاهوت المسيحي في اللغة العربية، أو مناظرتان في المسيحية»، مجلة إسلاموكريستيانا، السنة الثانية، ١٩٧٦، (ص ٦٩-١٣٣) ص ٧٠.

## الفصل السادس

### نحو مقاربة موضوعية للظاهرة الدينية

عندما اعترف القديس أوغسطينوس بأنّ «وجود الهراطقة أمر حسن»، عَبَر عن شعور عام يقول إنّ السجال هو جانب مهم في الفكر الديني. ولكن لئن يكن التاريخ للهرطقات قد أفاد العقيدة القوية من حيث أنه أتاح لها أن تستقر وتعمق مقولاتها، فقد انطوى بالمقابل على محدودرين كبارين. الأول هو أن هذا التاريخ لم يكن له من هدف آخر سوى تبيين العقيدة القومية نفسها. فمؤرخ الهرطقات يفترض أنّ الحق والخير هما في جهة، وأنّ الخطأ والشرّ هما في جهة ثانية، ولا ينظر إلى الشرّ إلاّ على أنه نقىض الخير. وبالتالي لا يعود من الضروري معرفته بذاته، لأنّه هو دوماً وأبداً محض سلب. أما المحدود الثاني فقد يكون امتداداً للأول: فلأنّ عالم الأفكار ينقسم إلى منطقتين، ومنطقتين فحسب، فلا قائمة من التدقيق في ما يحدث في المنطقة المظلمة. ومن هنا الميل إلى ربط كل شيء بـ«هرطقة» ما. وهذه الهرطقة إما أنها طور وسيط لم يكتمل ولا يجد نقطة توازنه إلاّ في العقيدة القوية نفسها (كما الحال مع اليهودية بالنسبة إلى المسيحية، أو معهما كلتيهما بالنسبة إلى الإسلام...)، وإما أنها انحراف لاحق (الإسلام بالنسبة إلى المسيحية، وكلاهما معاً بالنسبة إلى اليهودية، والربانية بالنسبة إلى القرائية، وبعامة جميع التفرعات التي تحصل للمعتقد ذاته بالنسبة إلى المعتقد الذي يطرح نفسه كمعتقد سرمدي). ولئن لم تُطرح مسألة الأديان المتباعدة فعلاً إلاّ في زمن متاخر، فقد كان مؤرخو الهرطقات قبل ذلك يتسبّبون بالعناصر المشتركة ليدرجوا في عدادها بالقوة إما الأديان التي جهرت بهرطقتها (الألمانية) وإما الأديان التي لم ترتبط بالهرطة إلاّ بعلامات عابرة

(كالمزدكية التي لا علاقة لها بالديانة التوحيدية إلا من حيث فكرتها عن أصل الشر الذي لا يستبعد أن تكون هذه الأخيرة استعارة منها).

ومع ذلك، ينزع كل طرف إلى اتهام الآخر بالهرطقة، محاولاً التخلص لحسابه الخاص من قالبها. وقد يتكلم عن وحي إضافي ويعتبر أنَّ المنشقين الذين يدعون أنهم مرتبطون بالوحي ذاته إنما يعودون إلى مرحلة سابقة. هكذا يُنظر إلى اليهودية في المساجلات المسيحية والإسلامية، وهكذا أيضاً يُنظر إلى المسيحية في المساجلات الإسلامية.

وقد تعزى الهرطقة إلى تدخل الشيطان ليغدو هو الدماغ المحرك لكل الأطوار اللاحقة.

لهذا كان من المهم أن يكون هناك اختيار لمقياس كلي، وهو ما يسمى «العقل». والأهم بعد هو عدم التحابيل لربط العقل بوحي معين، والقول بأنَّ هذا الوحي هو على «أكثـر ما يمكن من المعقولية». وعندما عـد الوراق العقل مطلقاً وأخضع له كل شيء، فقد خطا خطوة حاسمة.

ولكن قد يمكن التشكيك بالعقل بدوره: هل هو حقاً المرجع الكلـي والخالـد كما يُقال؟ أم هو إطلاق لحالة خاصة من حالات الذهن البشري؟

لذا رأى النور نهج آخر. فبدلاً من التكلـم عن «العقل» كشيء مطلق، كما لو أنه مثال من مثل أفلاطون، نُظر إليه في تجلياته. فلم يعد المنطلق مرجعاً قـبلياً تمثل أمامه بالسلسلـة شـتـى الإـنشـاءـات النفـسـية المـوـضـوـعـة كلـها عـلـى المـسـتـوـى نـفـسـهـ، بل المـجاـبـهـةـ بين شـتـى التـصـورـاتـ في سـيـاقـهـاـ الخـاصـ. فـعـلـىـ كـلـ صـاحـبـ تـصـورـ أنـ يـعـبـرـ عنـ نـفـسـهـ، لاـ فـيـ حـوـارـ طـرـشـانـ، بلـ لـيـصـفـ الرـؤـيـةـ الشـامـلـةـ التـيـ يـقـولـ بـهـ إـزـاءـ الرـؤـىـ الأـخـرـىـ. وـعـنـدـهـاـ فـقـطـ يـصـبـحـ المـشـاهـدـ حـكـماًـ حـصـيفـاًـ. فـيـ الحـالـةـ الـأـوـلـىـ، يـكـونـ عـنـدـنـاـ قـطـعـ مـنـعـزـلـةـ نـخـتـارـ بـيـنـهـاـ وـفـقـاًـ لـمـعـايـرـ خـارـجـيـةـ وـافـعـالـيـةـ إـلـىـ حـدـ كـبـيرـ. وـفـيـ الـحـالـةـ الـثـانـيـةـ نـقـتـرـبـ مـنـ تـكـوـينـ رـؤـيـةـ عـامـةـ شـامـلـةـ، فـيـتـمـكـنـ مـعيـارـ التـحلـيلـ مـنـ أـنـ يـبـزـغـ مـنـ الدـاخـلـ.

الفكرة قديمة إلى حد ما. وفي العالم العربي ظهرت مع أحد الكتاب المسيحيين الأوائل الذين عبروا عن أفكارهم في هذه اللغة، وهو ثاؤذورس أبو قرة (نحو ١٣٣

٧٥٠ - ٨٢٠ / ٢٠٥). قد يبدو ذلك باعثاً على الاستغراب، لأنَّه عُرف قبل كل شيء بأنه مساجل يدافع عن مذهب معين. ومع ذلك فإنَّ كتابه «ميمِر في وجود الخالق والدين القويم»<sup>(١)</sup>، الذي خاطب فيه الصابئة والمزدكيين والسامريين واليهود والنصارى والمانويين والمرقيونيين وتلامذة بردصان والمسلمين، يزعم أنه لا يحسم بينهم حسب معيار العقل فحسب - وهذا ما فعله معظم المساجلين غير السلفيين - وإنما يُخضع هذا العقل لضوابط هذا الامتحان.

إنَّه يلاحظ أولاً أنَّ كثيرين من الناس اعتبروا أنفسهم رسلاً لله وأنَّ الاختلافات فيما بينهم تقتضي أنَّ واحداً منهم هو رسول حق. ويرى أنَّ هذا الوضع يشبه وضع ملكٍ أرسل رسالة إلى ابنه المريض يكلِّمه فيها عن نفسه (الملك)، وأيضاً عن مرض ابنه وأسبابه وأدويته، ولكنَّ بعض الأشرار زوروا نصَّ هذه الرسالة واستبدلوا بنصوص أخرى. ومن حق الطبيب الفاضل (العقل) أن يميِّز الرسالة الأصلية من بين جميع هذه الرسائل؛ وعليه، لا بدَّ لدراسة النصوص أن تحملَ لا المرتبة الأولى بل الثانية، كي تتم المقارنة على ضوء مقتضيات العقل. ولكن بما أنَّ العقل ليس بذلك الحكم المعموم عن الخطأ كما نتمنى (وبالنسبة لأبي قرة يعود سبب ذلك إلى الخطيئة الأصلية)، فهو ليس بمثابة «حجر محك» نقارن فيه بين المذاهب مذهبَاً بمذهب، ونستبعد المذاهب التي لا تتناسب معه. إنَّ العقل يبني نفسه بنفسه داخل هذه المقارنة.

ويلاحظ ج. مونو أنَّ هذه الطريقة دفعت بأبي قرة إلى «تطبيق منهج هو بالأحرى منهج نادر. فبدلاً من أن ينظر إلى الأديان نظرة خارجية، إما ليصفها وإما ليتقدها، فإنَّ أبو قرة أفسح لها المجال للكلام. وما جعلها تقوله ليس مجرد تأكيد لما تظنه عن نفسها: إنه بالأحرى خطاب يتوكى فيه كل فريق أن يقدم عن نفسه صورة رُسمت بناءً على ما سمعه السامع في مكان آخر»<sup>(٢)</sup>.

من الأرجح أنَّ تحقيق هذا المشروع لا يعطي دائمًا نتائج مُرضية؛ فالعرض الذي قدَّمه عن المانويين وخاصة قابل للنقض. ثم إنَّ «الميمِر» هو واحد من الكتب الكثيرة

(١) نشره أغناطيوس ديك، جونيه، ١٩٨٢.

(٢) ج. مونو: «أبو قرة وتعدد الأديان»، مقالة نشرتها مجلة تاريخ الأديان، السنة ٢٠٨، العدد الأول - آذار/مارس ١٩٩١ (ص ٤٩-٧١) ص ٦٧.

التي نسبت لأبي قرّة، الذي درج المؤثر على اعتباره مجرد منافع عن العقيدة القوية المسيحية. ولذلك بقي جهده هذا جهداً منعزلًا. وكان لا بدّ من انتظار قرابة خمسة قرون قبل أن تستعاد هذه الفكرة وتوصل إلى مالها.

أسباب هذا الانتظار الطويل عديدة جداً. وباختصار يمكننا أن نقول ما يلي : في المقام الأول هناك قياس ذو حدين ثقيل يؤكد أن الحقيقة في جانب ، وأن الخطأ في جميع الجوانب الأخرى ؛ ويبدو أنّ أبا قرّة نفسه لم يفلت دائمًا من هذا القياس الأقرن . وفي المقام الثاني تبدو الجهود الرامية إلى توسيع المنظور - عندما يكون هناك منظور - إنما تُبذل في أغلب الأحيان بغية المحاجة التي يمكن أن تغتنى في هذه الحال بإسهامات خارجية عديدة ، ولكن ليس من حيث المضمون المطلوب تبريره ، وهو مضمون لا يمكن المساس به ، ولا سيما إذا احتمى تحت عباءة «الوحي». الواقع أنّ فكرة «lahوت الأديان» لم تَنور إلاّ حديثاً! وفي المقام الثالث ، عندما يتّأدى تضخم المنظورات المتباعدة إلى تعريض وحدة الهدف للخطر ، تعطى الأفضلية حيّثُ إنفاذ هذه الوحدة عن طريق تسوية عملية تختزل كل تفكير إلى محض دور أدائي . هذا هو النهج الذي اقترحه الغزالى للإسلام الصراطي ؛ وبعد الأزمة الطاحنة التي سببها الاجتياح المغولي وزوال الخلافة العباسية تعزز هذا النهج على يد ابن تيمية . وبموازاة هذا المسار ، تطور موقف تلفيقي صريح ، كان نظر إليه الموقف السابق بشيء من الحذر ، ولكنه فرض نفسه تاريخياً وانتهى الأمر بالصراطية إلى التصالح معه في أغلب الأحيان لأنّه كان يستجيب لما ينتظره الجمهور . وبدلًا من ذلك القياس ذي الحدين ، أعطيت الأفضلية للفكرة القائلة إنّ هناك جانباً من الحقيقة في كل شيء . وهكذا انفتح الطريق أمام إعادة إدخال عدد من العناصر النفسية التي استمر شكلها عبر مضمونين مختلفتين . ومع أزمة القرن الخامس / الحادى عشر ، التي أعقبها بعد فترة وجيزة انتشار الصوفية الشعبية في الإسلام كله ، انتقلت هذه الفكرة من مجال النظر المجرد إلى مجال الوجودان الذي يمكن له بدوره أن يقدم قاعدة لبناء نظري . وكثيراً ما يُستشهد بأبيات ابن عربي التي يؤكد فيها أنه لم يعد إنساناً ذا توجّه واحد ، وإنما أصبح بالحسب قابلاً لكل شيء . إنّ هذه الأبيات ، التي تُفسّر خطأً على أنها تعبر عن رؤية كلية ، هي في الواقع تعبر عن مبدأ التوفيقية بالذات : هناك جانب من الحقيقة في كل شيء . وليس المقصود

من ذلك أنه يتوجب أن نحاول فهم ما يقوله الآخر، بل كل ما هنالك أنه يتوجب أن نجد له مكاناً في بناء ذهني تراتبي.

هذا أدى إلى تغريب الصعوبات. فحيثما يشرح الأرفادي لماذا تركَّز هذه الحساسية أو تلك على هذا الجانب العقائدي أو ذاك وتجسده في هذا الطقس الديني أو ذاك، فإنَّ الشكل الموحد للطقوس يقدم ركيزة لمستويات متراصفة من التأويل. وإذا صحَّ أنَّ مدرسة ابن سبعين قد حاولت أن تفتح إلى الحد الأقصى قاعدة هذا التأويل، فإنَّ التطور اللاحق نحو ترجمة هذا التوسيع إلى مفردات لغة أم لا يتقنها سوى مريديها، وتذيب جميع الفروق في داخلها<sup>(٣)</sup>، يدل على حدود تلك المحاولة.

على الرغم من جميع هذه العوائق، يعطينا القرن السابع/ الثالث عشر مثالين متميزين عن عرض هادئ للأديان الرئيسية الثلاثة، في تنوعها الذي لا يراد تغييه، على مستوى العرض نفسه على الأقل. كيف حصل هذا في ذلك التاريخ بالذات، ولماذا؟ للإجابة، يمكن لدراسة النصوص وحدها أن تكشف عن الآليات الذهنية التي تكمِّن خلف ذيِّن المثالين. وحسبنا أن نتوه الآن بأننا أمام كتابين هامشيين جداً بالنسبة إلى العالم العربي. الأول هو القطالوني رامون لول (١٢٣٢ /٦٣٠ - ١٢٣٦ /١٣١٦) الذي كتب جزءاً من أعماله بالعربية برسم جمهور إسلامي، ولكن في جزيرة اقتطعت مؤخراً من دار الإسلام. والثاني هو اليهودي البغدادي ابن كمونة (نحو ١٢١٥ /٦١٢ - ١٢٨٥)، الذي كانت العربية لغته الثقافية، ولكن لم يمارس تأثيراً إلا بعد الاحتلال المغولي للجزء الأكبر من الشرق الأوسط. ومع أنَّ ابن كمونة أكبر سنًا من لول فسندرسه بعده لأنَّ ما يهمنا عنده هو ما كتبه في شيخوخته، بينما نص رامون لول سابق عليه، وهو من أول النصوص التي كتبها.

## ١) مقوله الإيمان عند رامون لول (القرن السابع/ الثالث عشر)

ولد رامون لول Ramon Lull في ما يورقة بعد بضع سنوات فقط من تحرر القطالونيين من الحكم العربي. وترعرع في جزيرة كان الإسلام لا يزال حاضراً فيها،

(٣) انظر مقالة دومينيك وماري تيريز أورفوا: «المواضيع المسيحية عند ابن سبعين ومسألة خصوصية فكره»، مجلة ستوديا إسلاميكا، السنة ٤٤، ١٩٧٦، ص ٩٩-١٢١.

وإن غادرها موظفوه الكبار. وبعد لهو الشباب، دفع به اهتداؤه الديني إلى تكريس نفسه قبل كل شيء لخلاص من باتوا «كفاراً»؛ ولتحقيق هذا الهدف، طور طريقة أسمتها «الفن الأكبر والأصغر وأرادها أن تكون متعدراً ردها».

كانت علاقات لول بالعالم العربي متنوعة الوجوه ومتفاوقة القيمة. فهناك أولًا فترة الشباب؛ إذ بعد تحوله إلى المسيحية أمضى تسع سنوات يتعلم اللغة العربية. وأقام ثلاث مرات في إفريقيا، الأولى في تونس - من حزيران/يونيو وحتى نهاية عام ١٢٩٣ -، والثانية في بجاية - من ربیع عام ١٣٠٧ حتى خریفه - ، والثالثة في تونس مجدداً - من أیلول/سبتمبر ١٣١٤ وحتى كانون الأول/ديسمبر ١٣١٥ - . يُضاف إلى ذلك أنه أقام اتصالات مع مسلمي قبرص وأرمينيا الصغرى ما بين ١٣٠٢ و ١٣٠٦ ، وربما مع مسلمي صقلية الذين نُفوا إلى لوثيرا (Lucira). وكانت العلاقة أحياناً علاقة مسيطراً ومسطراً عليه، وأحياناً أخرى علاقة استفزاز، وأحياناً على العكس علاقة مجاملة ومسايرة<sup>(٤)</sup>.

أما أعماله فلئن انتمت إلى العالم الغربي بحكم ما استلهمه من المصادر وبحكم كتابته باللغتين القطلونية واللاتينية، فإنها تحتل موقعًا خصوصياً للغاية حدده ج. و.ت. كارييراس أي أرتاؤ Carreras I Artau بأنه «فلسفة تخومية». فكتابته بعض النصوص بالعربية (أو ترجمتها إلى العربية، حتى ولو فقدت جميعها حتى الآن) والتوجه الخاص نحو العالم الإسلامي - الذي أكدته لول نفسه مرات عديدة - يُظهران أنه كان يكتب لفهمه الجمهور الذي يخاطبه هو. لذا فإنه لا يكتفي بإدخال بعض عناصر الثقافة العربية (كتركيب الجملة، ونظام الإعراب، ورمزيّة الشجرة...)، بل نستطيع أن نجد عنده أثراً للتيارات الفكرية التي عاصرها (النظريّة الأشعريّة المتعلقة بأسماء الله الحسني، البرهان المودي على وجود الله، منطق ابن سبعين، الخ)<sup>(٥)</sup>.

(٤) حول كل هذه المسائل، انظر كتاب: كيف نفك في الإسلام. الفرضيات الإسلامية القبلية في فن لول، مرجع مذكور.

(٥) انظر موجز هذه المسألة في مقالة د. أورفوا: «مكانة رامون لول في الفكر العربي»، المجلة القطلونية، السنة ٤، العدد ١ - ٢، تموز/يوليو - كانون الأول/ديسمبر، ١٩٩٠، ص ٢٠١ - ٢٢٠.

إن «كتاب الوثني والحكماء الثلاثة»<sup>(٦)</sup>، الذي وضعه لول حوالي ١٢٧٤ - ١٢٧٦، يتميّز عن باقي كتبه بأنه حظي دائمًا بإعجاب الجمهور العريض. كيف استطاع كتاب قروسطي مكرّس للمقارنة بين الأديان أن يخرج من جو المواجهة كي يتموضع في فكر مقاربة هادئة ومحترمة للأخر؟ يتكلم الكتاب عن وثني تسلط عليه هاجس الموت والعدم. يلتقي بثلاثة حكماء، يمثلون الأديان التوحيدية الثلاثة الكبرى، فيعرض كل واحد منهم «ناموسه»، حسب الترتيب التاريخي لظهور هذه الأديان. ويتوالى كل منهم الرد على الاعتراضات التي يمكن أن يعبر عنها عقل ساذج يعقل ذلك الوثني. وفي النهاية يقتنع، بيد أن الحكماء لا يتركونه يحدد في حضورهم الناموس الذي اختاره، لأنّ كل واحد منهم مقنع بأنّ هذا الناموس ناموسه. وهكذا يتركونه أمام ضميره، لأنّ هدفهم كان فقط أن يعرضوا له «أسبابهم» الموجبة للإيمان.

ومع ذلك يجب ألا ننسى أن أعمال لول لا تقتصر على هذا الكتاب، وهي باللغة التعقید. وقد يبزع منها هنا أو هناك روح الحرب الصليبية؛ وعلى كل حال، تبقى كل كتاباته الأخرى توافة إلى الإنقاع بتفوق المسيحية. ففي «كتاب الوثني القطالوني» نلاحظ أنّ حسّ المنافحة الدينية حاضر بوضوح، لأنّ الكاتب - وكان قد عاش طويلاً مع «الكافر» وسمع «آراءهم المغلوطة وأخطائهم» - يدعّي أنه «يبحث عن طريقة جديدة وعن أسباب جديدة يستطيع بها الضالون العودة إلى الصراط المستقيم، بغية الوصول إلى المجد الذي لا ينتهي»<sup>(٧)</sup>. هذه العبارة تستحق أن توقف عندها. فاستعماله الكلمة «يبحث» يظهر أنّ الكتاب حقل للتجريب: ففي كل ما يتعلق بالمنافحة التقليدية عن الدين يجب تغيير الطريقة ومحاولة التوصل إلى نهج جديد لا تفرض فيه على القارئ فرضًا التبيّنة التي عليه استخلاصها، ولكنه يقاد إلى التوصل إليها بنفسه باستعماله النهج ذاته.

و«الأسباب الجديدة» التي يسوقها النص تمثل بـ«أشجار»، وهذه طريقة منهجية

(٦) أ. بونير: Roman Llul Libre del Gentil e dels tres savis (Nova Edicio de les obres de Roman Llull) II. Palma de Majorque, 1993.

(٧) المرجع السابق، ص ٦-٥.

يستغرق عرضها الفصل الأول بكماله قبل الخوض في شرح كل دين على حدة . ولكن ذكر «الآراء المغلوطة والأخطاء» يثبت أنّ لول لم يكن في أية لحظة من اللحظات مفتوناً بالمذهب النسبي . لذا نراه ، بعد هذا النص بخاصة ، يعود إلى نهج إثباتي صريح ، وإن بقي ملتزماً بالعرض الأمين لباقي المعتقدات في كتب أخرى مثل «كتاب الحكماء الخمسة» (Liber de quinque sapientibus) (١٢٩٥). وهذا الالتزام حاضر حتى في النصوص التلخيسية والتكرارية التي تبقى تتردد فيها أصداء لمواقف محاوريه ، ولا سيما المسلمين منهم<sup>(٨)</sup> .

ثم إننا لنتعجب إزاء الهدوء الذي يعرض به الإسلام في كتابه هذا ، إذا ما علمنا أنّ النص المكتوب باللغة القطلونية أعقب مباشرة ، أو حتى عاصر ، كتاب «العقيدة السخيفية» (Doctrina pueril) الذي عُرض فيه هذا الدين بمزيد من السلبية<sup>(٩)</sup> . ولهذا ، ولكي نحدّد بدقة توجّه النص القطلوني ، وهو الوحيد الذي بقي لنا ، علينا أن نرجع إلى مقطع آخر من المقدمة التي يقول فيها إنه نهج «حسب طريقة كتاب «الوثني العربي»<sup>(١٠)</sup> . وقد مال الباحثون عمّامة إلى الاعتقاد بأنّ المقصود به كتاب بالعربية كتبه لول بنفسه أولاً؛ ومما عزّز اعتقادهم هذا أنه ، في نص لاحق ، ينصح الرهبان المبشرين بـألا يتّعلّموا اللغة العربية فحسب ، بل أن يقرؤوا كتاباً كتّب باللغة العربية ، ويوصي بقراءة كتابين انتشرا في أوساط نصارى الأندلس المستعربين ، ويضيف إليهما كتابه «كتاب الوثني» دون أي تعليق آخر<sup>(١١)</sup> . هناك فرضيات حول هذا الكتاب المفقود؛ تقول الأولى إنه كتاب إثباتي كتبه لول نفسه واستنتاج فيه أن الله اختار الناموس المسيحي ، وهذا خلافاً للنص القطلوني الذي ترك المسألة معلقة . وتقول الثانية: بما أنّ لول يدّعي أنه وجد في النص العربي تأكيدات بخصوص الثالث «أنارت عقله» ، وبما أنّ هذه الإنارة لا يمكن أن تأتي من ذاته ، فهذا يعني أنّ الكتاب صدر عن كاتب آخر .

(٨) انظر كتاب د. أورفوا: *كيف نفكّر في الإسلام . . .* ، مرجع مذكور ، ص ٤٠٦-٤١٥.

(٩) انظر رامون لول: *العقيدة السخيفية* ، نشرها م. أوبرادور ، برشلونة ، ١٩٠٧ ، ص ١٧٥-١٧٩.

(١٠) *كتاب الوثني . . .* ، مرجع مذكور ، ص ٦-٥.

(١١) رامون لول: *رسالة في الغاية* ، مايورقة ، ١٦٦٥؛ أعيد طبعها عام ١٩٨٥ ، ص ١٠٢.

ويأتي الحل من أن الكتاب الذي نحن بصدده ليس «مغلقاً»، ولكنه، على العكس، يشكل نقطة انطلاق تدفع بالقارئ إلى التفكير بهدف الاختيار. ورغم الإخراج المختلف للنصين العربي والقطالوني، فإنهما يشتراكان في وحدة المنهج من جانبيين اثنين: دعوة القارئ إلى أن يطبق الطريقة ويلتزم بالعرض الهدائى كي توفر لهذا القارئ بحرية المادة التي يجب أن يطبق عليها هذه الطريقة.

وبالتالي، ليس من الضروري أن نفترض أن «كتاب الوثني» بنسخته العربية غريب عن لول - وهو كتاب لا نملك أصلاً أي أثر له - في حين أنها نستطيع أن نحدد موقع النصين السجاليين اللذين يستشهد بهما. فالنصان كلاهما، العربي والقطالوني، يتميزان بميزة خاصة تتمثل بطابعهما التعليمي، على حين أن كتبه الأخرى هي كتب سجالية وإثباتية بجلاء.

بديهي أنه من السذاجة بمكان أن نطالب كتاباً شديداً الجدة في مقاصده أن يفي بالغرض تماماً. فالمعلومات فيه ليست مؤكدة دائماً؛ وهكذا يعزز لول إلى اليهودية نفسها ما يقوله الإنجيل عن المعارضنة بين الصدوقين والفرسيسين بخصوص يوم البعث<sup>(١٢)</sup>. ثم إن الاعتراضات تشي بأن أصلها مستمد من أدب سجالي لا يتمتع دائماً بمستوى عالٍ (كما عندما يعترض الوثني على الفردوس الإسلامي بالخوف من تكاثر الأقدار في فردوس حسي)<sup>(١٣)</sup>.

ولكن الشيء الأهم هو أن توجهاً إيديولوجيَاً معيناً يرتسم في تضاعيف النص، رغم كل شيء. فعندما يقدم الفصل الأول «الأشجار» التي على أساسها سيتم لاحقاً عرض الديانات الثلاث، فإنه يقيم صلة وصل، نوعاً ما، بين الفكر الشرقي والفكر الغربي. فمن جهة، ينتظم الفصل في خط القديس أنسيلم ويتموضع في منتصف الطريق بين صيغتي الدليل الوجودي: الموقف التجربى الذي يشتق وجود الله من الفكرة القائلة بأن الإنسان لا بد أن «يؤمن بشيء» لا يمكن تصور شيء أعظم منه، والدليل القبلي النابع من فكرة الوجود الضروري لكتابه أسمى. ومن جهة أخرى، يدخل الفصل في معارضنة مع فكر الموحدين؛ ويتموضع هنا أيضاً في منتصف

(١٢) كتاب الوثني، مرجع مذكور، ص ١٧.

(١٣) المرجع السابق، ص ١٩٦.

الطريق بين استدلال ابن تومرт حول وجود الله انطلاقاً من الوجود المطلقاً وبين برهان ابن رشد انطلاقاً من العناية الإلهية والخلق<sup>(١٤)</sup>. والأرجح أنها ن غالى إنْ تكلمنا عن وجود نزعة تلفيقية هنا، ولكننا نشعر جيداً أنَّ لول واقع تحت ضغط رؤية تصالحة .

وعلى الرغم من مواطن الخلل في الكتاب، فإنَّ الهدف الذي من أجله كُتب يمثل تقدماً ملحوظاً. فالإيمان يفترض الفهم، وهذا يحتاج إلى الاستنارة بمعلومات كاملة، نظراً إلى أنَّ لول يفترض أنَّ معتقدات كل إنسان ليست نزوية، بل تخضع لمقتضيات عامة، أي «الأسباب». ولئن حسب لول أنه يستطيع التوليف بين ما هو وجيه ومقنع من هذه الأسباب وبين «فن» التفكير، فهذه مسألة أخرى لن نطرق إليها هنا.

إنَّ ما يهمنا هو أن نحاول اكتشاف دواعي هذا النهج. وحسب ما رأيناه أخيراً، نستطيع أن نقدم باللحظات التالية:

- إنَّ إلجاج لول على «الفهم» وعلى «الأسباب» لافت للنظر. وبصفته تلميذاً ذكياً للقديس أنسيلم، فقد بحث عن «ذكاء الإيمان». والحال أنه إذا كان التوق إلى إيمان بلا ذكاء هو ظاهرة عامة، فإنَّ عصر لول والإطار الجغرافي الذي عاش فيه يميلان إلى التشديد في ذلك. ففي سياق كانت فيه مناطق بكمالها تتنقل من دين إلى آخر، يتعاظم الميل إلى الاكتفاء بحدّ أدنى من الاعتقاد الإيماني. وعندنا أمثلة عديدة على ذلك في تاريخ شبه الجزيرة الإيبيرية. وحسبنا هنا أن نذكر مثالين معبرين عن كلا الاتجاهين في التحول من دين إلى آخر. فعندما احتل القشتاليون طليطلة عام ٤٧٨ / ١٠٨٥، اعتنق الفقيه أبو القاسم بن الخطاط، الذي كان ينادي الخمسين من العمر والذي كان أترابه في الدين يحترمونه، اعتناق دين المتصريين، محتجاً بأنَّ «الجميع يعبدون الرحمن ويصلون له علانية وفي أعماق نفوسهم. ولو كان دين النصرانية ينكر خالقي لما تقبلته قط»<sup>(١٥)</sup>. ونجد كلاماً مشابهاً قاله بعد أربعة قرون ذلك الراهب الفرنسيسكاني ألفونسو دي ميلاً الذي انتقل إلى الإسلام

(١٤) كيف نفكِّر في الإسلام . . . ، مرجع مذكور، ص ٣١٨-٣٢٣.

(١٥) أورده أ. تيريس في مقالة: «تطور الحضارة العربية في طليطلة»، دفاتر تونس، السنة ١٨ ، الفصل

الأول والثاني، ١٩٧٠ ، (ص ٧٣-٨٦) ص ٨٤.

لأن المسلمين «يؤمنون بالإله الحق، خالق السماء والأرض، الذي يعبدونه بإيمان جمّ وخشية وتواضع واحترام وتقوى، ويكرمونه في جميع أفعالهم وأقوالهم. وهيهات أن يخشاه من يسمون أنفسهم بالنصارى ويطبعوه ويعبدوه ويكرموه بمثل هذا التوقير وهذه الخشية»<sup>(١٦)</sup>.

وإذا لم يكن من حقنا أن نحكم في مدى صدق كل إنسان، فلنا أن نلاحظ مع ذلك أنّ الأمر في كلتا الحالتين يستند إلى اختزال الإيمان إلى حد أدنى. وعليه، يتبدى مسعى لول، في مجمله، كردة فعل على تلك النزعة التي تريد أن تخلط كل شيء في عمومية فارغة.

من هنا يسعى عرضه في كل حالة لأن يكون كاملاً. وبعد عرض أولي للإيمان الشائع في كل دين من هذه الأديان الثلاثة، تأتي الاعتراضات وطلبات التوضيح التي قلما تبقى بلا جواب. ومهما يكن رأينا في مستوى هذه وتلك، فمن الواضح أن لول لم يشاً أن يترك أيّ نقطة غامضة، وسلط النقاش على كل شيء بدون قبليات. يُضاف إلى ذلك أننا لا نجده يطلق أي حكم قيمة على هذه الأديان؛ فممثلوها يتكلمون كلّ بدوره حسب التسلسل التاريخي المحايد، ولا يتدخلون في النقاش، ويمتنعون عن الاستماع للخيارات النهائي. صحيح أن هذا العرض لا يخلو من تصنّع: فالقسم المتوسط المخصص للمسيحية يبدو أنه يحتوي كماً من الاعتراضات أقل مما في الديانتين الآخريين، وعندما يصرح الوثني بأنه لن يتخذ قراره إلاّ بعد أن يستمع إلى «السراسني»<sup>(\*)</sup>، فإنّ عبارته تنمّ عن تأدّب مصطنع إلى حدّ ما<sup>(١٧)</sup>. ولكن بذلك على الأقل تم تلافياً للاتهام بعدم ترك المحاور يتكلّم، أو بإجباره على اتّباع طرق لم يختارها. وهكذا يتجاوز لول روح المساجلة كما تبلورت عند كاتب مثل الوراق الذي كان ينحو هذا المنحى. إذن فما بين القرن الثالث/التاسع والقرن السابع/الثالث عشر فرضت نفسها الفكرة القائلة إنّ الإيمان كلّ متكامل، يجب تقديره كما هو، أي بدون

(١٦) أورده د. كابانيلاس في مقالة: «راهب فرanciscani غير صراطي في غرناطة النصرية: الأخ الفونسو دي ميلا» (بالإسبانية)، ١٩٥٠ (ص ٢٣٣-٢٥٠) ص ٢٤٣.

(\*) السراسنة: الاسم الذي كان يطلق على المسلمين في أوروبا في العصر الوسيط. «م»

(١٧) انظر كتاب الأمم...، ص ١٥٨.

أن يُفصل بشكل مصطنع من الخارج، مع القبول بإتاحة الوقت للمنتسب إلى هذا الدين أو ذاك كي يستكمل كل التفاصيل الوجودية المتعلقة به.

بيد إنّ احترام هذه الشمولية في العرض لا يعني أنّ كل شيء يوضع على المستوى ذاته. فلكل «سبب» قيمته النسبية الذاتية. وهناك أسباب مقنعة، وأسباب غير مقنعة. ولبعضها إجابات محددة، ولا يفضي بعضها الآخر إلا إلى تملّصات يُترك تقديرها للقارئ. ومع أنّ الاعتراضات المحرجة ليست كثيرة، فإنّها تبقى دون إجابة، مما يدلّ على أنّ الكاتب اعتبرها عصيّة على الحلّ. وهذه هي بخاصة حال الاعتراض على الرأي القائل بأنّ الوحي ينزل على درجات، وأنّ كل دين يؤكّد جزءاً مما جاء به الدين الذي سبقه وينسخ جزءاً آخر، انتهاء إلى محمد الذي هو «ختمة النبوة»<sup>(١٨)</sup>. وهذا، علاوة على ذلك، ليس من قبيل الصدفة، لأنّ لول يقول إنه متأكد من أنّ المسلمين المثقفين ليسوا مقتنيين بشخص محمد<sup>(١٩)</sup>. ورغم كياسة التبرة نجد أنفسنا بخصوص هذه النقطة الأساسية إزاء قطيعة لافتة للنظر: ذلك أنّ لول كان يدرك أنّ التنازل في مسألة النبوة المحمدية يعني التنازل عن كل شيء.

والحال أننا نعلم أنّ الجدل حول النبوة، وبخاصة في مفهومها الإسلامي، كان مظهراً أساسياً في الفكر النقدي العربي. ولكن في عصر لول كان هذا الفكر قد وقع تحت تأثير الغزالي الذي أعطى، على العكس، مكان الصدارة نهائياً لشخص النبي محمد. وبالإضافة إلى الخطأ في تقدير التزعة المعاصرة في العالم الإسلامي نلاحظ لدى لول خلطاً أكثر فداحة: فهو لم يعرف الفكر النقدي بذاته، وإنما فقط الجانب المشترك منه المتعلق بالسجال ما بين الأديان (كـ«رسالة» النصراني الكندي، التي يقدمها لول كمثال). وعليه، إذا كان هدف مشروعه إلى استئناف النقد الديني، فقد أرهق هذا المشروع بالسجال، مما أعاده إلى التشبيث برأيته الخاصة.

هذا الانحداد هو ما يفسر أنه إذا كان «كتاب الوثني» في نصه العربي تدوول في أوساط المسلمين في مايورقة، فإننا لا نجد له أيّ أثر في باقي العالم العربي. هناك فقط شهادة وحيدة على وجود هذه الوثيقة ورد ذكرها في مكتبة «المدرسة اللولية» في

(١٨) المرجع السابق، ص ١٦٤.

(١٩) انظر كتاب الغاية، مرجع مذكور، ص ١٧.

برسلونة في نهاية القرن الخامس عشر. ولاحقاً، سيقول بعض الناشرين عن هذه النسخة العربية إنها وثيقة مثبتة، مع أنها بقيت أسطورة إلى حد ما<sup>(٢٠)</sup>. أما النص القطالوني فترجم بسرعة إلى اللاتينية والفرنسية، الخ..؛ ولكن وجوب انتظار نيقولاوس الكوزي (Nicolas de Cusa) وكتابه «القرآن مغربلاً» (١٤٩١) - أي بعد كتاب لول بقرنين - كي نجد تفكيراً يشابه تفكير لول، مع أنَّ معالجة كلّ منهما مختلفة.

## ٢) بحث ابن كمونة (القرن السابع/ الثالث عشر)

لم يكن ممكناً أن نغفل عن حالة رامون لول الذي ساهم دخولهالجزئي إلى الوسط العربي في فتح الباب أمام عدد من الظواهر التي بدت من وجهة النظر الأوروبيّة الخالصة وكأنها أحاجٍ مغلقة. ولكن الجمّهور المحدود جداً الذي قصده لول أساساً، وبخاصة منهجهية الدائمة الحضور، ولكن الخاصة جداً، التي جعلت منه كتاباً مجدداً حتى في داخل تلك الحضارة التي زودته بالمعلومات التي اقتبس منها، مما اللذان جعلا منه حالة فريدة في لائحة الكتاب الذين نتحدث عنهم في كتابنا هذا. ولتكنا مع ابن كمونة نعود إلى ملامح اعتدنا رويتها.

ولد عز الدولة سعد بن منصور بن سعد بن الحسن هبة الله بن كمونة حوالي عام ٦١٢/١٢١٥. ونعتقد أنه كان يعيش من مهنة الطب، وربما من طب العيون، لأنَّه ترك لنا كتاباً في هذا الاختصاص. وعندها أيضاً باسمه كتاب في الكيمياء. والمؤكد، على كل حال، أنه لعب دوراً بارزاً في أوساط الجالية اليهودية البغدادية في بداية الحكم المغولي، يوم كف الإسلام - بسبب الولاة البوذيين الذين تولوا الحكم في غالب الأحيان - عن أن يكون الدين الرسمي لنصف قرن من الزمان تقريباً. ومن المؤكد أنَّ علاقاته برجال البلاط كانت وطيدة، وتشهد بذلك بعض المؤلفات التي أهدتها إليهم.

لقد كتب العديد من التأليف الفلسفية، وعلى الأخص شروحًا وملخصات

(٢٠) المرجع السابق، ص ١٠٢؛ وفي هامشه ذكر لـ «كتاب وضع أصلًا بالعربية»، Libri facti ab ipso in arabico. وقد يشمل، بالإضافة إلى كتابنا الآنف الذكر، كتابين آخرين ليسا هما فعلاً من وضع لول.

تُدوّلت كثيراً في أوساط المسلمين المتممرين إلى تراث ابن سينا. ولم ينشر من هذه النصوص إلاّ بعضها<sup>(٢١)</sup>. وقد قدمه ابن الفوطي، الذي توفي بعده بثلث قرن، على أنه خبير في الرياضيات والمنطق، وأشار إلى أنّ الناس كانوا يستشرون فيهما. ولكن حادثة الفتنة الشعبية التي اندلعت ضدّه عام ١٢٨٤ / ٦٨٣ هي المعروفة أكثر من غيرها. وعلى الرغم من تدخل السلطات، فضل ابن كمونة الهرب، فلجاً إلى بلدة الحلة على الفرات، ما بين بغداد والكوفة، وحمّاه ابنه الذي كان يشغل منصباً رسمياً فيها. وتوفي في الحلة في السنة نفسها.

ويربط المؤرخ ثورة العوام هذه بكتاب ابن كمونة «تنقیح الأبحاث للملل الثلاث»<sup>(٢٢)</sup>؛ ولكن الكتاب كان كتب عام ١٢٨٠ / ٦٧٩، أي قبل الثورة بأربع سنوات، كما تذكر إشارة تاريخ كتابته التي وردت في إحدى المخطوطات. وتنوّه مقدمة الكتاب بوجود «مفاوضاتات» دفعت بابن كمونة لكتابته<sup>(٢٣)</sup>. وكلمة «مفاوضاتات» - على التباسها - تعني «المعادات والمداولات». ولا يعطي ابن كمونة مزيداً من التوضيحات حول ذلك، فظنّ بعضهم أنّ الكتاب كُتب لحلقة مغلقة من القراء حظيت بتسامح النظام السياسي الجديد، ثم انتشر خارجها، مما أدى إلى ثورة العوام.

يتميز الكتاب بسمتين. أولاًً استعماله الصيغ الإسلامية التقليدية الشعائرية مثل «القرآن الكريم»، فظنّ بعضهم أنّ ابن كمونة ارتدَّ إلى الإسلام؛ ولكن هذه العبارات لا تعدو كونها إشارات لحسن نيته. وثانياً يقرر ابن كمونة في مقدمته أنه سيكتب بدون تحيز، أي أنه سيعالج الأديان الثلاثة حسب تسلسلها التاريخي، وأنه سيتناول أصولها دون الإغرار في التفاصيل، وأنه سيبيّن حجج أتباع كل دين والاعتراضات الشائعة بضدّه والردود عليها. ويرأينا ابن كمونة بنفسه عن كل هوى شخصي مؤكداً

(٢١) نشر لـ. نيموا رسالة فيبقاء النفس، نويهيفن، ١٩٤٤؛ ودرسها في الكتاب التكريمي لانياس غولديزير، تحقيق سـ. لووبينغر وأـ. شرابير وسـ. سوموجي، ١٩٥٨، ص ٨٣-٩٩.

(٢٢) نشره موشي بيرلمان بعنوان سعد بن منصور بن كمونة: *تنقیح الأبحاث للملل الثلاث*. محاولة من القرن الثالث عشر في المقارنة الدينية، بركلبي - لوس انجليس، ١٩٦٧، ثم ترجمه إلى الانكليزية وأصدره في الدار نفسها عام ١٩٧١.

(٢٣) سعد بن منصور . . . ، مرجع سابق، ص ١، السطر ٥.

أنه فحص «مباحث كل ملة إلى غايتها القصوى»<sup>(٢٤)</sup>. وهذه العبارة تدل بالأحرى على أنه أورد الحجج مستلأ إياها في أغلب الأحيان من أقوال بعض المفكرين المعروفين، ولم يشاً أن يقدم فقط مجرد عرض على الطريقة المعهودة. زد على ذلك أن ابن كمونة قد أكد على حقه في التمييز بين «ما يصلح» و«ما لا يصلح»<sup>(٢٥)</sup>.

بيد أن المعيار المستعمل غير موضح في هذا النص. وفي كتابه «رسالة في بقاء النفس»، وفيه يظهر ابتكاره، يتبنى فقط «البرهان المنطقى»<sup>(٢٦)</sup>. كيف نستطيع أن نفهم هذا البرهان، وهل يمكن تطبيقه على نهجه في كتاب «تنقیح الأبحاث...»؟ فمن جهة أولى توخي كتاب «رسالة في بقاء النفس» أن يسلط الضوء إما على الحلقات المفرغة وإما على الحجج المتراقبة التي لا يمكن البت فيها إلا عن طريق برهان الخلف؛ ومن جهة أخرى نستطيع اعتبار المسألة المعالجة كمسألة تنتهي إلى المجال الفلسفى وتتفصل بوضوح عن البحث الدينى. ولكي نفهم توجه ابن كمونة فهماً أفضل، نستطيع أن نقارن بينه وبين رامون لول.

فخلافاً للول الذي قدم لنا وثانياً يجب إقناعه وبدأ من البداية، أي وجود الله وصفاته، سلم ابن كمونة بوجود سياق اجتماعي هو سياقه وانطلق من معطى تجربى مشترك: أي النبوة. وبعامة نجد أن ضغط المعطيات التاريخية يتجلّى عند أكثر مما عند لول. ويظهر ذلك بشكليين: فالكاتب القطالوني يحذى المسيحية بدون مواربة ولكن يحرص على إقامة توازن مع العرضين الآخرين، في حين أنّ ابن كمونة يكرّس مكاناً قليلاً للمسيحية، ويستفيض في الكلام عن اليهودية ويقدم عرضاً مطولاً عن الإسلام. وفي معرض حديثه عن اليهودية، يتوقف عند التيارين الرئيسيين فيها ويخصّ فرقة الربانيين بتحليل يفوق بحجمه مرتين تحليله عن القرائين<sup>(٢٧)</sup>. ثم إنه عندما جعل من مسألة النبوة مدار فحصه، وضع نفسه في موقع من يريد أن يكمّل ما قاله

(٢٤) المرجع السابق، ص ١، السطر ١٤.

(٢٥) المرجع السابق، ص ١، السطر ١١.

(٢٦) لـ. نيموا، انظر الحاشية ٢١، ص ٥٨ و ٧٠ من النص العربي.

(٢٧) انظر مقالة لـ. نيموا: «مبحث ابن كمونة في الفرق بين الربانيين والقرائين»، المجلة اليهودية الفصلية، السنة ٦٣، العدد الثاني تشرين الأوّل/أكتوبر ١٩٧٢، ص ٩٧-١٣٥، وعدد كانون الثاني/يناير ١٩٧٣، ص ٢٢٢-٢٤٦.

الكتاب النقاديون، في حين أن لول نزع بالأحرى إلى معاودة معالجتها من جذرها الأول، على غرار حنين بن اسحق إلى حد ما، ولكن بتنظيم مختلف في النهج.

ولأن ابن كمونة استند إلى كتاب معروفيين، فإنه لم يرتكز على الاعتبارات النفسية العادبة. وقد يتفق له أن يفعل ذلك إيجابياً عندما يشير مثلاً إلى تعلق اليهود بكتابهم، ولكن في أغلب الأحيان، يفعل ذلك بصورة سلبية. فما يتواخاه هو أن يبقى على مستوى المرجعيات التي يحيل إليها، وهذا ما وسم «تنقيحه» بسمة عقلانية مصطنعة بعض الشيء، ومضخمة بعض الشيء، ولكن لا مراء فيها.

إلا أن هذه العقلانية تبقى أداتية، لا بنوية. فهو يرى أولاً أن هناك معطيات لا يتحكم بها العقل. فاللوحي يفرض نفسه كحدث لا يستطيع المرء دائمًا أن يفسره؛ ويورد على سبيل المثال بعض الصور الشنيعة في النص التوراتي<sup>(٢٨)</sup>. وحتى في الفلسفة، التي تنضوي كلها تحت لواء العقل، يكتفي ابن كمونة، كما رأينا، بإظهار خطأ الاستدلال ليعتبر أن الاستدلال المضاد قد ثبت تلقائياً. وعندما ينتقل من المجال الفلسفـي، حيث العقل هو الحكم الوحيد، إلى مجال المعتقدات التاريخية، فإن مسعاه إلى تقديم جواب يفقد المزيد من قيمته كبرهان مطلق ولا يفيد من ثم إلا في إظهار التماسك الداخلي لكل معتقد من هذه المعتقدات.

هكذا يتجلـى البعد العملي لنـهج ابن كـمونـة من خـلال الـاعـتراـضـات والأـجوـبةـ التي يورـدـهاـ. إذ لا يـعودـ من الوـاردـ أن يـتكلـمـ المرـءـ عنـ حـقـيقـةـ كـامـلـةـ أوـ عنـ خـطاـ مـطـلـقـ؛ـ وإنـماـ هـنـاكـ درـجـاتـ ذاتـيةـ لـلـيقـينـ بـعـضـهاـ مـقـبـولـ وـبـعـضـهاـ الآـخـرـ غـيرـ مـقـبـولـ. وإـيـرادـ اـعـتـراـضـ ماـ أوـ تـقـدـيمـ جـوـابـ ماـ لـاـ يـعـنـيـ أـنـ هـذـاـ الشـخـصـ أوـ ذـاكـ مـعـهـ حـقـ وـيـتـمـعـ بـقـيـةـ مـطـلـقـةـ،ـ كـمـاـ يـقـولـ ابنـ كـمـونـةـ بـكـلـ وـضـوحـ فـيـ تـقـدـيمـهـ اـعـتـراـضـاتـ القرـائـينـ عـلـىـ الـربـانـيـينـ أـوـ بـالـعـكـسـ<sup>(٢٩)</sup>.ـ وـهـذـاـ مـاـ يـسـمـحـ لـنـاـ بـالـمـقـابـلـ بـأـنـ نـفـهـمـ «ـالـأـسـبـابـ الإـيمـانـيـةـ»ـ لـهـذـاـ أـوـ لـذـاكـ،ـ وـيـلـغـيـ بـالـتـالـيـ التـعـارـضـ القـطـعـيـ بـيـنـ الـفـرـقـ.ـ وـلـيـسـ وـرـاءـ هـذـاـ النـهـجـ نـزـعـةـ إـلـىـ الـخـلـطـ بـيـنـ الـأـشـيـاءـ بـلـ تـمـيـزـ،ـ إـذـ إـنـ لـكـلـ طـيفـ تـمـاسـكـهـ الـخـاصـ،ـ وـلـاـ يـمـكـنـ الـانتـقالـ كـيـفـاـ اـتـفـقـ مـنـ طـيفـ،ـ إـنـماـ ذـلـكـ مـنـ بـابـ الـحـذرـ وـالـمـسـلـكـ.ـ أـلـاـ

(٢٨) المرجـعـ السـابـقـ،ـ صـ ١١٣ـ ١١٤ـ .

(٢٩) المرجـعـ السـابـقـ،ـ صـ ١١٥ـ ٢٣٢ـ .

نستطيع في هذه الحال أن نقلب الموقف ونعتبر القنية المملوء نصفها قنية نصفها فارغ؟ فهذا الاحترام الذي يكتبه ابن كمونة للمعتقدات المترسخة، ألا يدفع به، بكيفية ما، إن لم نقل نحو الاعتراضات المتحزّبة التي يستنكرها صراحة، فعلى الأقل نحو اعتراضات بناءة تتيح له التقدم؟ من هنا كان الفرق الكبير بين عرض المعتقدات وبين القسم العام من كتاب «تفقيق الأبحاث». وهذه السمة الأخيرة هي التي ستنتوقف عندها الآن.

لقد تقصد ابن كمونة أن يُعَنِّون الفصل الأول من كتابه بحيث يبدو تقديميه للنبوة تقديمياً إيجابياً. ولكن صياغته للفصل تحافظ على توازن مرموق بين الاعتراضات والأجوبة بحيث تساق الأولى بدرج واضح جداً. والصفحات الأولى - التي أظهرت بيرلمان أنها مستوحاة من ابن ميمون - إيجابية في جوهرها ولا تستبعد إلاّ اعتراضًا واحداً يزدريه كاتبنا إذ يعتبره صادراً عن أشخاص ينبدون ما لا يستطيعون الوصول إليه. ثم تغيّر النبرة شيئاً فشيئاً. فعندما يستعرض ابن كمونة شروط النبوة وما هيتها ييدي المزيد من الإلحاح. فعند كلامه عن المعجزة كبرهان مقبول عموماً على صحة النبوة، يضع خمسة شروط صارمة ليتم الاعتراف بواقعة من الواقع على أنها عجائبية. وفي شرحه لهذه الشروط تطل برأسها الاعتراضات القديمة: فالواقعة الاستثنائية ليست بحد ذاتها برهاناً على الصحة، بل لا بد أن تكون مجاوزة للطاقات البشرية؛ ولا يكفي أن تكون خارقة للمأمول، بل ينبغي أيضاً أن تكون دالة بحد ذاتها على حد إيجابي؛ ثم إنّ المعجزة لا بد أن تتم بصورة فورية، وأن تحدث في زمن النبوة، وأن تتم بيد الله أو بإذن منه. وعندما يؤكّد ابن كمونة أنه يجب أن «تجمع هذه الشروط»<sup>(٣٠)</sup> كي نتمكن من التكلم عن وجود معجزة، فإنه يكون قد أخذ بعين الاعتبار - ولو ضمنياً - الانتقادات التي وُجهت قديماً إلى هذا الحدث العجائبي أو ذاك.

ثم لا يلبث أن ينتقل إلى درجة أعلى، فيورد بوضوح الاعتراضات التي صدر جلّها عن كتاب نقديين من القرنين الثالث والرابع/ التاسع والعشر، قالوا بأنّ اجتماع هذه الشروط أمر مستحيل: إذ لو قبلنا بأن يُخرق النظام الطبيعي، لاستطعنا عندئذ أن

(٣٠) انظر كتاب م. بيرلمان: سعد بن منصور...، مرجع مذكور، ص ٨، السطر ١٤.

نقول أي شيء. ثم هل المعجزة المشاهدة صادرة فعلاً عن الله أو عن قوة أخرى؟ إن الله لا يحتاج إلى أن يبرر أفعاله؛ وإذا كان له تعالى هدف معين، فهل هو فعل الهدف الذي ينسبه إليه النبي؟ الخ.

لا يورد ابن كمونة الأجوبة التي قدّمت عبر التاريخ على هذه الاعتراضات إلا مقرونة بشروط تضمن لها المعقولة. فحتى لو كانت الملاحظة مقبولة، فإن التفسير الذي يقدمه المؤمنون ليس «محالاً»<sup>(٣١)</sup>.

ويضطر ابن كمونة بخاصة إلى معارضة «ضعفاء العقول» على كثريهم بـ«الحكماء» وحدتهم على قلتهم، ويلغي كل ما يمكن أن يتوسط هاتين الفئتين. وبعد أن يقدم تلخيصاً مقتضياً لنظرية المعرفة عند ابن سينا ينقل قارئه إلى مقوله «الرؤيا الصادقة»، وهي رؤيا فورية ولا تقتضي «تعبيرًا»<sup>(٣٢)</sup>. ولكن هذا لا يتيّسر إلا إذا اجتمعت جميع الشروط المعرفية؛ وهي نقطة سيعود إليها ابن كمونة مراراً<sup>(٣٣)</sup>.

لقد كان ابن كمونة على وعي تام بأنه يسلك مساراً تصاعدياً؛ فبعد أن فحص ما هي النبوة، كرس القسم الأخير من بحثه لسوق أداته وحجه الأخيرة، قائلاً «سنعالج هذه المسألة على طريقة الحكماء»<sup>(٣٤)</sup>. ولكن دراسة باقي النص تدلّ على أنه لم يفعل ذلك. هنا تُطرح فرضيتان: إما أنّ ابن كمونة لم يقل ذلك إلا لأنّ تحليله السابق قاده إلى ذلك بشكل طبيعي، وظنّ عن حسن نية أنه سيقى على مستوى من هذا القبيل؛ وإما أنه توخي التمويه ليقنع القارئ بأنه سيقى فعلاً على المستوى العقلي نفسه. لا شيء يأذن لنا بال بت في ذلك.

إلا أنّ ما يمكن أن نلاحظه بالمقابل هو أنّ القسم الثاني يتقدّم كالقسم الأول تماماً، فينتقل من المعايير الضمنية إلى المعايير الصريحة. هكذا، يعرض ابن كمونة أولاً تبرير النبوة بما تعود به من كسب على المجتمع، على نحو ما كان أوضّح ابن

(٣١) المرجع نفسه، ص ١٠، السطر ٧.

(٣٢) المرجع نفسه، ص ١٠، السطر ١٦.

(٣٣) المرجع نفسه، ص ١٠، السطر ١٤-١٣.

(٣٤) المرجع نفسه، ص ١٠، السطر ٨ و ٢٣؛ ص ١٢، السطر ٥.

(٣٥) المرجع نفسه، ص ١٣، السطر ١٨-١٧.

سينا، ولكن مع التنبية إلى المطبات التي يتبعها تفاديها. فالمجموعة البشرية قد تقع مثلاً ضحية إيحاء ذي طبيعة سحرية، وقد يتولد الاعتقاد من التزامن بين عدد كبير من التجارب التي لا يمكن حصرها. لذا يتبع أن يؤخذ بعين الاعتبار مضمون الرسالة ودرجة كمالها وقيمتها، إنْ في هذا العالم وإنْ في العالم الآخر، كي يتمكن المرء من الوصول إلى اليقين. ولكنه قد يصطدم عندها بالطابع اللاعقلاني لبعض الأحكام. والجواب الوحيد الذي يقدمه ابن كمونة – وهو في ذلك إنما يتبع الغزالى وفخر الدين الرازى – هو التعلل بإمكانية التماش مع الحياة التي هي بحد ذاتها نبيلة، ولكن التي تبدأ بظواهر دنيئة ونجسة: «وعلى مثل هذا يمكن أن يكون الحال»<sup>(٣٦)</sup>.

وعليه، سيتكلّم ابن كمونة عن الغاية الأخيرة للنبيّة انطلاقاً من «فوائدها» فقط<sup>(٣٧)</sup> صنيع ما يفعله علم الكلام. فمن فوائدها الحاجة إلى معونة خارجية للتمييز بين ما هو نافع في الطبيعة وما هو ضار. وهنا نرانا نرتد بشكل تلقائي إلى السجال الذي دار بين ابن الريوندي والوراق، أي بين التصور الأداتي للعقل والتصور المعماري له. وابن كمونة يعي هذا أيضاً تمام الوعي لأنّه، بعد أن ينقل مطولاً أفكار الغزالى حول هذه الأشكال من الفوائد، يضيف متسلكاً: «بعض [هذه الحجج] إقناعي ولكنه غير يقيني»<sup>(٣٨)</sup>.

لذا فإنّ هذا الفصل من «التنقیح» يتبع البحث في ثلات حجج رئيسية: ١) إنّ سبب وجود النبيّة أنها تجعل البشر مسؤولين شرعاً؛ والحال أنّ الإنسان إن لم يستطع الاختيار فلا يمكن أن يكون مسؤولاً. ويبيّن ابن كمونة بإسهاب شتى الأسباب التي تدفع الإنسان إلى أن يكون صاحب قرار، ولكنه لا يرد على هذه الحجة إلاّ باختصار ودفعه واحدة بقوله إنّ الإنسان لا يستطيع أن يسائل الله. ٢) وردّاً على أطروحة «البراهمة» الذين يرون أنّ التنزيل لا طائل تحته إذا توافق مع العقل وإهماله واجب إذا عارضه، يقول ابن كمونة بعبارة مقتضبة إنّ الهدف من النبيّة هو ما لا

(٣٦) المرجع نفسه، ص ١٥ ، السطر ١٥-١٦.

(٣٧) المرجع نفسه، ص ١٥ ، السطر ١٨.

(٣٨) المرجع نفسه، ص ١٨ ، السطر ٥.

يمكن للعقل المحسن الوصول إليه. ٣) بعد أن يعود كاتبنا مرة ثانية إلى الحجة القائلة بلا مقولية العديد من الشعائر المفروضة، يقول بجملة مقتضبة أيضاً إنه «لا يبعد أن يحصل فيها وجهٌ من وجوه الحكمة»<sup>(٣٩)</sup>.

إنَّ هذه الجملة، التي وردت بعد العرض ذي المتنز العقلاني حول نظرية المعرفة التي يفترض فيها - حسب الكاتب نفسه - أن تكون تعبيراً عن «الحكمة»، تلفت النظر بطابعها المقصَّم. ونحن نفهم أن يكون المعاصرُون رأوا فيها هجوماً بالأحرى على النبوة وليس دفاعاً عنها. وبذكِر المؤرخ الذي نقل أخبار ثورة العوام أنَّ ابن كمونة «تناول النبوءات بكلام عفانا الله عن ذكره»<sup>(٤٠)</sup>. قد يكون ابن كمونة صادقاً في الأジョبة التي نقلها، ولكنه ما كان له أن يغفل عن خفتها وجاذب التناقض فيها. وعندما يستشهد ابن كمونة بابن سينا، فإنه ينطلق ويستغرق في كلامه طويلاً. وعندما يستشهد بابن ميمون والغزالِي وفخر الدين الرازي فإنه يستغرق أيضاً، ولكنه يضطر إلى التنوية بعض التغرات. أما في ما يتبقى، فيستعجل استعجالاً يدعو إلى العجب!

ما يلفت النظر عند هذا الكاتب هو تعامله موقفين فكريين متناقضين عنده. فهو ينقل بنزاهة أقوال القائلين، ولكنه يدرك في الوقت نفسه - وإن بغير وضوح كبير أحياناً - أنَّ الحلول المقترنة تكمن قيمتها الأولى في الاقتناع الذاتي. وفي الكتاب كله يبدو عاجزاً عن الاختيار، ومضطراً إلى أن يراوح بين التبحر في العلم والحس القاطعة، فإذا كان هذا الالتباس غير مُرضٍ في نظر من يحب المواقف الحاسمة النقدي. فإذا مع ذلك التباس مفيد؛ ذلك لأنَّ ابن كمونة، إذا كان هو المفكر الوحيد الذي استطاع أن يكتب كتاباً مثل «تنقیح الأبحاث...»، فلا بدَّ أنَّ الكثرين شاطروه موقفه نصف الشكِّي ونصف الإثباتي.

تؤكد الصفحات الأخيرة من الفصل الأول على عمومية الواقعية النبوية. وهذه نقلة بارعة. فمن جهة تبرر التلخيص الذي يقدمه ابن كمونة عن استدلاله، وهو تلخيص يشفَّ عن تحفظاته ومتطلباته التي يستطيع تبريرها بضرورة التمييز بين النبوة

(٣٩) المرجع نفسه، ص ٢٠، السطر ٥.

(٤٠) أورده حبيب باشا في حواشِي ابن المحرومة على كتاب تنقیح الأبحاث للملل الثلاث، جونيه، ١٩٨٤، ص ١٥، من النص الفرنسي، وهو يثبت أن عزوها إلى ابن الفوطِي غير صحيح.

الصحيحة والنبوة الكاذبة. ومن جهة أخرى هي بمثابة تقديم للفصول التالية التي سيختصرها الكاتب إلى ثلاثة متذرعاً بأنّ المفكر لا يستطيع أن يذكر كل شيء، وأنّ عليه الاكتفاء بالمناهي «الأكثر أهمية في عصرنا»<sup>(٤١)</sup>.

هذه الأبواب الثلاثة هي التي شهرت اسم ابن كمونة، بما تدلل عليه من هدوء ورزانة يتعارضان في نظرنا نحن المعاصرين مع الجو السجالي المتسم بالشراسة في أغلب الأحيان. ولكن معاصرى ابن كمونة لم يروا الرأي نفسه. فقد تجاهله اليهود. وترك لنا النصارى نصاً مخطوطاً ممهوراً بحواش عنيفة يستنكر فيها كاتبها ابن المحرومة تحيز الكاتب اليهودي، ولكن بدون أن يجاذف بالكلام عن الإسلام. وأخيراً كتب المسلمون دحوضاً عدة تجد تبريرها في كون اسم ابن كمونة قد فرض نفسه كسلطة في الأوساط السينوية. كما ظن بعض النسّاخ أنه يمكن الاستفاده من اللهجة التصالحية في كتاب «تنقیح الأبحاث...» لتجيئه لصالح الإسلام من خلال بعض الإضافات<sup>(٤٢)</sup>.

إذا أخذنا النص فصلاً فصلاً، تغدو مفهومه ردود الأفعال المتباعدة هذه، لأن كل ملة قد تكون شعرت بخيبة أمل، أو حتى انجرحت. ولعل صمت اليهود راجع إلى أن الفصل الخاص بهم يبدو وكأنّ يداً قد عبّثت به. وما إن أعيد الاعتبار إلى المخطوط حتى وجد الأخصائيون أنّ القسم الإيجابي من هذا النص حمل بصمات يهودا هاليفي. وعندما نشر م. بيرلمان النص وجد علاقة بين الانتقادات وبين الأهمية التي كتبها أحد اليهود المرتدين إلى الإسلام، وهو السموأل المغربي، وهو أيضاً من نشرها. وتذهب هذه العلاقة إلى أبعد بكثير من الاستشهاد الصريح الذي يورده عنها ابن كمونة؛ فقد كان من نتيجة الصلة الوثيقة بين الرجلين أنّ النقاش الدائر في هذا الفصل يتكلم فقط عن الجوانب التاريخية والنصية طبقاً للمنتظر القرآني الذي يتمهم اليهودية بالانحراف عن أصولها.

ومن ثم تضاءلت الفرصة أمام ابن كمونة لإبراز توجهه الفلسفى. فعندما سيحاول لاحقاً أن يؤول بعض الآيات التوراتية التي تتكلم عن رؤية الله، فإنه لن يفعل ذلك

(٤١) انظر سعد بن منصور...، ص ٢١، السطر ١١.

(٤٢) انظر حبيب باشا: حواشى ابن المحرومة...، ص ٦٢-٦١ من المقدمة.

إلاً من باب الافتراض<sup>(٤٣)</sup>. فهو لن يعود إلى التحاليل الواردة في الفصل الأول من كتابه إلا نادراً، وإذا فعل فلن يكون تحليله شديد اليقينية، على غرار ما كان فعل عندما تكلّم عن لامعقولية الأحكام التوراتية. وهكذا اضطر ابن كمونة إلى الاستشهاد بالشرح التي قدّمها ابن ميمون في هذا الصدد، وإن يكن نوّه بأنها جائزة فقط<sup>(٤٤)</sup>. وفي ردّه أيضاً على التعارض بين معجزات زرادشت ومعجزات موسى لم يطبق تحليلات الفصل الأول، بل طبق بالأحرى طريقة بديلة مقتبسة من علم الكلام.

بوجيز العبارة، إنَّ المؤرخ لل الفكر التقدي يستطيع أن يجد لدى ابن كمونة الشيء الكثير مما قد لا يرضي أولئك الذين لا يبحثون إلا عن اليقينيات . وبالمقابل ، وحتى من وجهة النظر التي نلتزم بها في استعراضنا لهؤلاء الكتّاب ، قد يبدو موقف ابن كمونة الحيادي موقفاً مخيّباً ، ولا سيما إذا ما قارنَاه بجرأة حيوية البلخي . ولكن يبقى موقفه جديراً بالاهتمام لأنَّه يمثل ذلك النمط البشري الحريص على الحذر والتأدب والمjalمة ، والذي قد يطرح عدداً من التحفظات ولكن بدون أن يصدِّم قناعات الغير ، والذي قد يتحاشى بصفة خاصة الالتزام الشخصي .

قد يغتاظ المسيحيون ، من جانبهم ، من الفصل المخصص لهم؛ فعلى قصره يحتوي على كمٍ من الاعتراضات أكبر بكثير مما في الفصل السابق ، وعلى قدر أقل بكثير أيضاً من الأوجبة . ثم إنَّ النص يتنهى بعباراتين فيهما شيء من الامتهان : «وأاما سائر ما ذُكر من كلام المخالفين فبعضه مجرد تشنيع واستبعاد ، وبعضه لا يخفى على المحصل وجہ دفعه ، ولو بتتكلف . وأكثر هذه الأوجبة لم أجدها في كلام النصارى ، ولكنني أجبت بها نيابة عنهم وتميمًا للنظر في معتقدهم»<sup>(٤٥)</sup> . والغريب في الأمر أنَّ ابن المحرومة ، وهو نصراني ولد حوالي ١٣٣٣هـ / ١٢٧٤م وتوفي سنة ١٢٧٤هـ / ١٣٤٠م ، يقبل في حواشيه بهذه الكلمات وإن رأى أن فيها شيئاً من الشعور بالتأثم . ولئن اعتبر ابن كمونة «ملحداً وكذاباً» ، فإنما ذلك لما جاء من التفاصيل في الفصلين الأولين من كتابه<sup>(٤٦)</sup> . ومع ذلك من المؤكد أنَّ الكاتب اليهودي أخطأ إذ لم يستوفِ

(٤٣) سعد بن منصور . . . ص ٣٣ السطر ٢٣ (لعل) وص ٣٤ السطر ٣ (يتحمل أن يُحکى).

(٤٤) المرجع السابق ، ص ٣٨ السطر ١ و ٢ .

(٤٥) المرجع السابق ، ص ٦٦ .

(٤٦) حواشي ابن المحرومة . . . ، ص ٢٢٨ ، ١٣٣٣ ، الحاشية .

المعلومات الكتبية، ولكن ينبغي أن نقرّ له بأنه استدرك هذه الشغرة من عنده وبراءة. ولا نجد شبيهاً لما فعل إلاّ في كتاب ابن رشد الفقهي «بداية المجتهد» الذي إذ يعرض الحلول التي أوردتها شتى المدارس الإسلامية لعدد من المشاكل الشرعية، لا يكتفي بإيراد حججها وتلميحيصها، بل يذهب به الأمر إلى استبدال حجة ضعيفة بحججة أخرى من صياغته. والموقف النادر الذي اتخذه ابن رشد داخل دينه الإسلامي حول مسائل محددة، يطبقه ابن كمونة على أديان الآخرين. وبمعزل عن جانب «التمرين المدرسي» في هذا المسلك (لأنه مقتنع بأن المسيحية انحرفت مع بولس الرسول)<sup>(٤٧)</sup>، نجد أنّ المهم في الأمر هو أنه قام به، وأنه فعل ذلك بهدف «استكمال» الفحص والتلميحس، وليس فقط بهدف الدحض والتنفيذ طبقاً للطريقة الكلامية التي عّمّها الوراق («إن قالوا... قلنا...»).

يقيم ابن المحرومة تمييزاً بين ابن كمونة «الرجل الفاضل» وبين الهدف الذي ينشده<sup>(٤٨)</sup>. ولكنه لا يعترف له بهذه الفضيلة إلاّ في كتبه الفلسفية، ويندد على العكس بتحيز كتاب «التنقیح»<sup>(٤٩)</sup>. وهو يستند هنا إلى آراء لا تخلي من سداد، ولكن كذلك إلى أشكال من عدم الفهم. لقد تنبه ابن المحرومة مثلًا إلى الفرق في التأليف بين القسم المخصص لليهودية، وهو قسم يدرج عدداً قليلاً من الاعتراضات المقتضبة والأجوبة المسهبة، والقسم المخصص للمسيحية الذي يعتمد فيه الكاتب أسلوب الإجمال المبهم<sup>(٥٠)</sup>. ولكنه لم يفهم بالمقابل التحفظات التي أبدتها ابن كمونة والتي عبر عنها بإكثاره من استعمال «العل» و«عسى». ولم يشاُ الكاتب المسيحي إلاّ أن يرى فيها تحابيلاً<sup>(٥١)</sup>. وهذا يدلّ على مدى عدم قابلية الاستيعاب لوعي شاء أن يبقى نسبياً.

لقد نوّه ف. نيفونر F. Niewohner بجدة هذه النسبية وربطها برؤية

(٤٧) سعد بن منصور...، مرجع مذكور، ص ٥٤، السطر ١٣-١٥.

(٤٨) حواشى ابن محرومة...، ص ٢٠٥، الحاشية ١٠٥.

(٤٩) المرجع السابق، ص ١٣٠، الحاشية ٢٧.

(٥٠) المرجع السابق، ص ٢٠٢-٢٠٣، الحاشية ١٠١.

(٥١) المرجع السابق، ص ١٤١، الحاشية ٤٠، وص ١٧٩، الحاشية ٧٨.

المؤرخ<sup>(٥٢)</sup>. فقد رأى أن ابن كمونة إذ لم يكتف بالتركيز على المناقشة المنطقية للنظريات المتعلقة بشخص المسيح فقط، كما الحال عادة في السجال ما بين الأديان، بل حرص أيضاً على نقل المعلومات المتعلقة بيسوع وبعجزاته، إنما كان يرهص - ربما - بالتمييز الحديث العهد بين يسوع التاريخ ويسوع العقيدة. وعلى هذا، فإن الرؤية اليهودية - المسيحية المركزية لتأريخ الأديان قد تكون أفادت، لأنها دفعت كاتبنا إلى التشديد على السياق اليهودي ليسوع ولبدایات المسيحية. ولكن لئن صَحَّ أنَّ هذه نقاط إيجابية، فإنه يجب رد أهميتها إلى حجمها الحقيقي. ذلك أنَّ المناقضة التاريخية للأديان الأخرى حاضرة بشكل واسع في المساجلات الإسلامية، وبخاصة مساجلات ابن حزم. ومنذ عام ١٩٣٥ أكد شيخ الأزهر أمين الخولي، إذ خلط بين الاختزال السجالي والاستقصاء العلمي، أن البروتستانتية الليبرالية لم تفعل غير أنَّ تقلد الإسلام على صعيد النقد التاريخي<sup>(٥٣)</sup>. وكذلك لم يكن تشديد ابن كمونة على البيئة اليهودية ليسوع هدُّف معرفي استكشافي بل فقط هدف اختزالي. وهو يلتقي في هذا مع وجهة النظر الإسلامية التي لا تنظر إلى الأشياء بذاتها، وإنما على أنها انحرافات.

إنماً نستطيع أن نلاحظ شيئاً من المخالفات في الطريقة التي يستعمل بها ابن كمونة التاريخ والنسبية. إنه يقبل بمبدأ «التواتر» في الإسلام ويعتبره دليلاً على الصحة. ولكن إذا تعلق الموضوع بالآخرين نراه يضيف إلى كلامه بُعداً عقلانياً. فعلى سبيل المثال نراه يميّز بين التواتر بخصوص وجود يسوع وتلاميذه وبخصوص صلب المسيح، اعتقاداً منه بأنَّ الصلب يحيل إلى أحداث حقيقة، وبين التواتر الخاص بالمعجزات لأنَّه ليس إلا «من قبيل ما يتشرّر» ولأنَّه «يُشبّه بالمتوارات»<sup>(٥٤)</sup>. وهو لا يقدم لهذا الحكم أي تبرير، ولا يرفقه بأي تذكير، ولو مقتضب، بالتحليل

(٥٢) ف. نيفونز: «الحقيقة بنت الزمن. ابن كمونة والمقارنة النقدية التاريخية بين الأديان»، مداخلة في كتاب المساجلات الدينية في العصر الوسيط، بإشراف برنارد لويس وف. نيفونز فيسبادن ١٩٩٢، ص ٣٥٧-٣٦٩.

(٥٣) انظر مقالة م. ب. الكتاني: «ابن حزم ومسألة تأثيره في الفكر المسيحي»، مجلة هيبريس تامودا، ١٩٦٣، السنة الرابعة، العدد ٢٤، ص ٢٦٩-٢٨٨..

(٥٤) سعد بن منصور...، مرجع مذكور، ص ٦٥، السطر ٢٣ و٢٤.

الذي ورد في الفصل الأول، مما يوحى للقارئ وكأن المسألة غير مطروحة أصلاً. ولكنه إذا تكلّم بالمقابل عن تراثه الخاص به، فإن النسبة هي التي تنتصر عندئذٍ. وهكذا يرد على الاعتراض القائل بأن بعض القصص التوراتية لا يقبل بها العقل، بالقول بأن «المشهورات»<sup>(٥٥)</sup> تتغيّر حسب الأزمنة، مما يعدل نفياً تماماً لإمكانية الرجوع إلى العقل، على نحو ما يطالب به في موضع آخر.

يبقى أن ابن كمونة ينوه بتوافق، هنا أيضاً، بأن كثيراً من الحجج «إنقاعي غير مفيد للحقيقة»<sup>(٥٦)</sup>. ولسوف يركز على هذا الجانب بقدر أكبر بعد في الفصل الأخير الذي كرسه للإسلام. ويشمل هذا الفصل الطويل عرضاً مفصلاً للتحفظات بصدر الدين الرسمي للإمبراطورية العربية. وهو يضمّنه مجلّم حجج الكتاب النديين الذين درسناهم، ويُظهر أنهم، انطلاقاً من ابن المقفع، ازدادوا عدداً وسلطة، وإن في إطار مجالس المساجلات الدينية البينية. يُضاف إلى ذلك أن الكاتب يتخلّى عن هدوئه ورزانته بعض الشيء في هذا الفصل. وهكذا يُبدي شيئاً من التهكم عندما يتحدث عن التحدّي الموجّه إلى العرب بأن يأتوا بنص شبيه بالقرآن، فيقول بهدوء: «كأنه كلام رجل يفاخره»<sup>(٥٧)</sup>. ولكن هذا كله يتعلق بتفاصيل العقيدة الإسلامية، وليس بالظاهرة الدينية عموماً. وعندما يتكلّم ابن كمونة عن الدين السائد، يبدو وكأنه أصيب بشبهة شلل. وصحيح أنه يُكثر من الاعتراضات والأجوبة، لا بل يُضيف إليها اعتراضات مضادة، ولكنه يلزم الموضوع الخاص الذي ينظر فيه، فلا يفارقه. ونحن نستطيع أن نقول مع ف. نيفونز إنه غالباً ما يُقحم شخصه هو فيقول: «أقول». وهذا يُثبت وجود قدر من العقلانية، لأن هذه الصيغة تأتي معارضة للإسلام أو تأييده له في آن. بيد أن هذه العقلانية لا تذهب أبعد من عقلانية ابن الريوندي، وهذا ما يميل بنا إلى الافتراض بأنّ القرون الأربع التي تفصل بين هذين الكاتبين لم تعرف، في هذا الصدد، إلا تنايمياً كمياً للأسئلة. فإذا رأى والرأي المعاكس يكون في هذه الحال مجرد مسلك أخلاقي ينطوي على قدر

(٥٥) المرجع السابق، ص ٣٥، السطر ١٨ (ويستعمل النص كلمة «تواضع» التي تدفع إلى الاعتقاد الخاطئ بوجود تحاوار حقيقي بين المشاركيين في تلك المجالس).

(٥٦) المرجع السابق، ص ٦٦ ، السطر ٨ (انظر أعلى الحاشية رقم ٣٨).

(٥٧) المرجع السابق، ص ٦٩ ، السطر ١٣ .

من الاحترام والحدر. وهو مسلك محمود دون شك. ولكنه مسلك تكمّن غايته في ذاته.

ومع ذلك يستشف ابن كمونة ضرورة الذهاب إلى أبعد من ذلك. ففي نهاية فحصه لدليل صحة نبوة محمد بدلالة الإعجاز القرآني، لا يحيلنا فقط إلى كتاب وحيد كتبه فخر الدين الرازي قائلاً إنه بعامة أفضل من «الأجوبة التفصيلية» التي جمعها، ولكنه يذكر بأن المسألة هي مسألة رؤية شمولية، وبهذه الصفة يجب الخوض فيها، فيقول: «هذا يحتاج إلى مشاركة الحدس، بعد قرائين أخرى تنضم إليه»<sup>(٥٨)</sup>.

لكن هذا الفهم العام للعالم الديني يجب أن نميزه تماماً عن طبيعة البرهنة بتراكم الأدلة. والدليل الأخير الذي يفترحه المسلمون ويتوقف هو عنده يتمحور حول الفكرة التالية: حتى عندما لا نصل في خبر يتعلق بالنبي محمد إلى درجة اليقين، فإن المهم على كل حال هوأخذ هذه الأخبار «بمجموعتها»؛ وإذا انكر الخصم «الضرورة» التي تنجم عن هذا الجمع، فإن المؤمنين لا يتأثرون بذلك<sup>(٥٩)</sup>. وهنا يلاحظ ابن كمونة بهدوء أن هذا «وجه حدسي» لا يمكن أن يخضع للتحقيق من جانب من لا يحدهس به<sup>(٦٠)</sup>.

في كلتا الحالتين نجد استعماله لكلمة «حدس» مُربِّكاً. ومن الواضح أن مفكراً متورط في مفردات يستعملها بمعنىين متعارضين. فهو يوّد التمييز بين الإحاطة بواقعة كلية، مطلوب تعقلها بذاتها كما هي، وبين الانحباس في موقفٍ قَبْلِي يجري تبريره لاحقاً بما له من تأثير جماهيري. وهذه المشكلة التي يطرحها بشكل ضمني كانت على جانب زائد من الجدة يعسر معه عليه إيضاحها بشكل صحيح. وما زالت هذه الفكرة إلى اليوم مستعصية على الكثرين.

(٥٨) المرجع السابق، ص ٨٦، السطر ٧.

(٥٩) المرجع السابق، ص ١٠٧، السطر ١ و ٢.

(٦٠) الموضوع نفسه.

## خاتمة

في فترة تزامنت نوعاً ما مع الخلافة العباسية (سبقتها ببضع سنوات وتعدها بحوالى ثلاثين سنة) ركّزنا على ما يقارب الاثني عشر اسمًا تميّز أصحابها بموافق أطلقنا عليها صفة الاستقلالية. وعلى هذا النحو، وعلى امتداد العصر «الكلاسيكي» للحضارة العربية، أمكن لهذه الكوكبة من الكتاب الذين عاشوا على نحو غير متساوٍ على مدى خمسة قرونٍ ونيف، أن ينفصل كل واحد من أفرادها الاثني عشر عن الترسيمية العامة، وأن يحدد لنفسه أهدافاً مبادنة إن لم نقل مناقضة، انطلاقاً من مجموعة متنافرة من التساؤلات لتطوير إشكاليات مبتكرة أدت بدورها إلى اكتشافات ظننا أنها حكر على الغرب المعاصر.

لا شك أن مقاربتنا كانت ستكون أكثر ثراءً لو شملت قائمة أكبر. ولا شك أيضاً أنّ هناك صوّى وجوانب قد يوضّحها بحث لاحق، لا سيما عند المفكرين النديين إبان القرنين الثالث والرابع الهجري (التاسع والعشر الميلادي) والذين ساق ابن كمونة بعض طروحاتهم عند عرضه الفكرة ونقضها. بعض الأسماء، أو بعض المجموعات التي عاشت في فترات شديدة الاختلاف، عرّفتنا بها النصوص التاريخية، ولكن من خلال استشهادات شديدة الاقتضاب والغموض بحيث استحال علينا توظيفها. وكنا بحاجة إلى حد أدنى من الإيضاح لكي نتمكن من استخلاص تعاليم فلسفية؛ وإلاّ لكان جازفنا بأن نحمل على محمل النقد الجذري عنصراً سجالياً ومحجّزاً خالصاً، أو بالعكس.

وبالفعل، نستطيع في أدبيات المواجهة الدينية الواسعة جداً أن نميّز طبقتين

أساسيتين. في المستوى الأدنى، هناك السجال البحث. فسواء اتّخذ هذا السجال الشكل الإثباتي الفظ الذي ينتصر لمجموعة لها انتماء معين من خلال تسخيف من يخالفها، أو اتّخذ أشكالاً أكثر تطوراً من خلال فضح الثغرات التي لا يراها المرء إلا عند الآخر، فإنّ مثل هذا السجال لا يتوجّي على كل حال ولا يصبو إلا إلى التبرير الذاتي من خلال الثبات في الجمود. وعلى مستوى أرقى بكثير، نجد التفكير اللاهوتي الذي يسعى إلى التحرّي والتعمق بغية التغلب على الاعتراضات المعيّنة، وهو ما يقتضي أن يقطع المرء مسافة من الطريق، ولكن دون المساس بالرؤى الأساسية للأشياء. أين يقع ما سميّناه «الفكر المستقل» بالنسبة لهذين التوجهين؟

قد يقف هذا الفكر في بعض جوانبه على مستوى واحد من السجال الصرف، وهو أصلًا ما يحاول بعض الخصوم حشره فيه. إنّ صورة ابن الريوندي في الإسلام، وحيويه في اليهودية، هما صورتا رجلين «ماماحكين» ومعارضين دأبهما المعارض، وقد أحين لا يرعيان. ولئن كانت المعالم الكبرى لهذا التصوير لا تعود إلى الموضوع نفسه بقدر ما تعود إلى قلق الذين ينتطعون للمحاكمة، فهذا جلي من خلال «ظاهرة ابن المفعع» الذي أسقط اسمه على خليط بكماله من كتاب كانت ضبابيتهم بالذات تبدو خطيرة. وكما تلاحظ س. سترومسا فإنّ ما من مفكر واحد من المفكرين الأحرار الذين درستهم قد ترك أخلاً له أو مجموعة من الأنصار، في حين أنّ معاصرיהם، من المسلمين وخاصة، بقوا مهوسين بحضورهم وبانتشار كتاباتهم، دالّين بذلك فقط على مدى عجزهم عن تحمل فكرة بحث فردي<sup>(١)</sup>.

ومن جوانب أخرى، يتجاوز الفكر المستقل حدود اللاهوت. فتفكير حنين بن إسحق بقصد التحضير النفسي لقبول الحق، وطريقة رامون لول في عرض المعتقدات بناءً على القيم التي تجسّدتها - وهو ما أسماه بـ«الكرامات الإلهية» - تُعطى لهم بلا جدال الأولوية على أي لاهوت وضعى. كما أنّ جُهد الوراق لرد كل معتقد إلى ترسيمه مفهومية، لا يختلط بهذا المعتقد نفسه.

عندئذٍ قد نميل إلى ألا نأخذ باعتبارنا سوى النبذ الصريح أو الضمني للواقعة

(١) انظر س. سترومسا: «أهناك كتابات بديلة؟ التقليد والسلطة لدى المفكرين الأحرار في الإسلام القروسطي»، مقالة ستنشر في كتاب «عودة إلى الكتب المقدسة».

الدينية. ولكن كيف يسعنا في هذه الحال أن نجمع تحت اسم الإلحاد بين أبي بكر الرازي الذي كان يقول بالتاليه الطبيعي على غرار فلاسفة القرن الثامن عشر في أوروبا، وبين المعربي الذي كان يصوغ شعراً الشكوك التي تحاصر كل مؤمن، بله ابن المقفع الذي سلط الضوء في نقه القرآن على آليات تزيف القيم على غرار ما سيفعله نيتشه؟

علاوة على ذلك، كنا رأينا الروابط التي تجمع بين إشكاليات الكتاب «الاختزاليين» وإشكاليات الكتاب الذين فتحوا، على العكس، آفاقاً دينية جديدة. هكذا طرح حنين بن اسحق مسألة سبية الإيمان، وكذلك فعل ابن المقفع، وإن يكن قد عاد بهذا الخصوص إلى مقوله أقدم، بدون أن تبرر هذه العودة اختزاله إلى مجرد مساجل يُرد عليه باحتقار انطلاقاً من موقع آخر.

ورغم التغرات البينة التي اعتورت اختيارنا لهؤلاء المفكرين، يجد هذا الاختيار تبريره في ما حاولوه من إنشاء، متعدد الأطراف ولكن تدريجي، لإشكالية متعانسة. ولنستعدها هنا بخطوطها العريضة.

في مطلع العصر العباسي صيغت مجموعة من التحفظات حول الأديان المؤسسة رسمياً. وصدرت هذه التحفظات على الأرجح عن حركات أقلوية، ولكنها انسوت تحت لواء منزع شكوي قطع الصلة، باسم الأخلاق، مع العوامل السوسيولوجية للانتماء. وستدلل هذه الطروحات على استقرار مدهش في الزمان والمكان، كما يثبت ذلك المقطع الذي كتبه ابن حزم، بعد ابن المقفع بثلاثة قرون، عن الشككين الأندلسيين.

للرد على هذه التحفظات كان يمكن إعطاء حلين. الأول يرى في السلطة السياسية مصدراً لكل نظام، ويعزو إلى الدين محض وظيفة تربوية بدون أن يقر له بالمشروعية بحد ذاتها. وهذا جانب لن يعاود ظهوره لاحقاً بصفته هذه إلا عند المعربي، ولكنه كان وراء تطور أدب واسع معاد لرجال الدين، وكشف النقاب عنه أو غيب حسب الحالات. فكما تم التشديد في الأدب العربي على الجانب «الرجيم» للمعربي من قبل المفكرين الأحرار من المستشرقين في القرنين التاسع عشر والعشرين للمياد، كذلك فإن احتجاجات عمر الخيام (نحو ٤٤٢ / ١٥٠ - ٥١٧ / ١١٢٣) في الأدب الفارسي على علماء الدين لم تطغَ على سمعته العلمية إلا في القرن التاسع

عشر الميلادي بعد أن ترجم ج. ب. نيكولا «الرباعيات» إلى الفرنسية، وبعد أن نقلها أ. فيتزجيرالد شعراً إلى الإنكليزية. هذا مع أنَّ بعض الشك ما زال يحوم حول الأبوة الحقيقة لبعض الرباعيات، وهي الرباعيات الأكثر جرأة والتي لم تدرج في الدواوين الأولى<sup>(٢)</sup>. وقد ركزت السلطات السوفياتية بدورها على الشاعرين الأذربيجانيين نسيمي عماد الدين (٧٧٢/١٣٧٠ - ٨٢٠/١٤١٧) وقسّوم بك ظاهر (نهاية القرن التاسع عشر - ١٨٥٧) اللذين هاجما رجال الدين في أشعارهما<sup>(٣)</sup>. ولكن فضح رجال الدين المنتفعين ليس هدفاً ذاته، وفي هذا قلب استسهالي للمعنى يجب التصدي له. بالمقابل، فإنَّ ابن المقفع، مع توكيده على أولوية السلطة السياسية، قد طور هجومه على علماء الدين ليشكك في مصادر الشرع ذاتها. وهكذا استهدف كل تشريع ديني، ولا سيما التشريعين اليهودي والإسلامي. وهذا النهج هو الذي نهجه كتابنا وإن تمسّكوا، في المجال السياسي، بالوضع القائم. ذلك أنَّهم أولوا اهتمامهم الأكبر لمسألة الأحكام اللاعقلانية، وهذا موضوع يغطي الفترة العربية الكلاسيكية كلها، وصولاً إلى ابن حمونة.

أما الحل الثاني فركز على العقل الفردي. وقد جرى تطبيقه في مجالات شديدة التنوع، سواء أني استئناف نقد الأحكام اللاعقلانية، أم في تحديد أطر القبول بدلالل الوحي. وفي كل هذا يتضح للعيان النزاع القائم بين الاستخدام الأداتي المحسّن للعقل وبين التصور المعماري له.

(٢) يخرج عمر الخيام عن نطاق دراستنا، لأنَّه كتب باللغة الفارسية وبعروض شعرى فارسي فحسب، ولكن أيضاً بسبب مضمون كتاباته. ومع أنَّ بعضهم قد جعل منه مفكراً حرّاً، فإنَّ الملاحظات التي أبديتها في معرض حديثي عن الموري تنطبق إلى حدٍ ما عليه: ليس فكره متماساً - مع أنه تتلمذ على يدي ابن سينا - كما يظهر في «الرباعيات» التي وضعت تحت اسمه. فلسنا نجد في هذه الرباعيات إلا التعبير (الذي تدفع إليه معاقرة الخمرة) عن احتجاجات عارضة؛ وحتى إن نمت بعض الأشعار عن عقيدة فلسفية فإنه يتعمّن على الباحث أن يعيد بناءها اعتباطياً ما دامت غير مفصح عنها بوضوح (انظر الرباعيات، ترجمة ج. ب. نيكولا، طبعة فريبورغ - جنيف المعاد طبعها، ١٩٧٨؛ وتحديداً الرباعيات رقم ٤٦ و١٠١ و١١٦ و١٨٢ و٢٦٨ و٤٣٩).

(٣) انظر كتاب: أذربيجان. مختارات شعرية، موسكو، دار التقدم، ١٩٧٨.

وليس من السهل المحافظة على هذا التمييز. فلئن أيدَ ابن المقفع في كتابيه «الأدب الكبير» و«باب بربزويه»، الفكرة الثانية، فإنَّ معارضته القرآن المنسوبة إليه تبدو ملتبسة. ولا شك أنَّ بينه وبين حيوه البلخي استمرارية تمثل برفض الانحراف إلى السجال الأحادي البعد. ولكن هناك أيضاً بعض الملامح المشتركة بينه وبين ابن الريوندي، وعلى الأقل في طريقتهما القائمة على معالجة كل نقطة على حدة، مما يعطي انطباعاً بأنَّ منهجه هدام وفوضوي في آن واحد. وربما نجم ذلك عن اقتطاع نصوصه من قبل الخصوم الذين لم ينقلوا لنا إلا ما أرادوا اختياره. ولكن كيف لنا أن نفهم إذن أنَّ هذه الحالة ليست حالة الوراق؟ إنَّ الانتقادات التي نسبها إليه الأخلاف قريبة من انتقادات ابن الريوندي، في ما يتعلق بالإسلام؛ ولكن الجوانب الأخرى من عمله كمؤرخ للأديان تتيح لنا أن نستشفَّ منظوراً شاملأً لدليه، في حين لا نجد شيئاً من هذا عند زميله الأصغر سنًا. ولئن توافق كلَّ منهما، ومعهما حيوه، فيأخذ الحجج المناوئة، ولا سيما الحجج الشنوية، مأخذ الجد، فإنَّ ثلاثتهم استخلصوا من ذلك تعاليم متباعدة.

إنَّ الموضوعة الأكثر تداولاً واستمرارية في المرحلة المدرسة هنا هي تلك التي تتعلق بدعوى الانتفاء إلى دين من الأديان. وهذه المسألة تُطرح من بادئ البدء بصفة عامة، ثم يُردّ عليها بنوعين من الردود. الرد الأول هو تحليل حنين بن اسحق الذي أرجع هذا الانتفاء إلى المسعى الروحاني لكل إنسان. أما الرد الثاني فنحا منحى معاكساً، فانطلق من كل منظومة ذهنية يشكلها معتقد معين وفحص مدى تماسكها. وهنا قد تتدخل جملة من المنظورات. فلئن اكتفى بعضهم بإبداء ملاحظات متفرقة، فإنَّ أفضل التحليلات هي تلك التي تدرس كل دين بذاته وتفحصه بأكمل طريقة ممكنة. وهنا أيضاً تعدد الاحتمالات. فهذا الفحص عقلاني صارم عند الوراق، في حين أنه يأخذ بعين الاعتبار العديد من الجوانب العاطفية عند ابن كمونة، الذي لم يسع إلى تقويل المخاطب ما لم يشاً أن يقوله. وفي هذا نراه يتبع جزئياً نهج حنين؛ ونلاحظ ذلك خاصة في تحليلهما المتشابه للمعجزات. ومع ذلك، اضطر ابن كمونة، بسبب منظوره الخاص، إلى أن يعود إلى مسألة النبوة معتبراً إياها مسألة مركزية، في حين أنَّ حنين لم يتطرق إليها إلا بصورة غير مباشرة.

إنَّ وجود مفكرين نقدين إبان القرنين الرابع والخامس/ العاشر والحادي عشر لا

يجد تبريره في تماثل الحجج التي استخدموها مع حجج أسلافهم - وكلّها حجج تندرج في أرضية مشتركة من السجال الديني البيني - بقدر ما يجده في محاولتهم تقديم إجابة عما كان في السابق تساوّلاً فحسب. وهنا نكون قد انتقلنا إلى زمن سيطرت فيه اليقينيات وتعزّزت الصراطيات. وفي مواجهتها لم يعد من الوارد أن تُطرح الأسئلة، بل صار مطلوباً الانطلاق من هذه الأسئلة كمسلمات والإجابة عنها بالحلول المسلم بها غالباً. وقد اضطرب المفكرون وقتئذ إلى الاختيار بين موقفين نقديين: إما معارضه خيار اعتقادي بخيار اعتقادي آخر (الإيمانية العقلانية في مواجهة الإيمانية الدينية)، أو الانكفاء على شكية نفسية تُوازن بانضباط عملي.

وإنما لتجنّب هذا الإحراج ذي الحدين، وكذلك للرد على الإغراءات التلفيقية التي شاعت في ذلك العصر، اضطرب المفكرون، مع الأرفادي، إلى معالجة المشكلة من زاوية النوايا. فقد قطع الأرفادي الصلة مع التصور المنطقى الممحض للعقل وذَكَرَ، كما فعل حنين، بضرورة التصديق البدئي، واستكمّل هذه الملاحظة بفكرة وجود زخم عاطفي في العقيدة الدينية يميل بها في هذا الاتجاه أو ذاك تبعاً للحساسيات. ومع أننا لا نستطيع أن نفهم مسعى الأرفادي إلاّ داخل منظومة عقائدية متشعبة الجوانب، كما الحال في المنظومة العقائدية للمسيحية، ومع أن مسعاه ذاك ينبع مباشرة من الالتزام بمعمارسة شعائرية صراطية كما الحال في اليهودية والإسلام، فقد مهد للجهود التي ستبذل إبان القرن السابع/الثالث عشر سعياً إلى فهم الظاهرة الدينية فهماً شاملًا. هذا مع العلم بأنّ الجهود التي عاينها عند رامون لول وابن كمونة تنبثق عن آليات ذهنية متباعدة، إن لم نقل متعارضة؛ فرامون لول متفائل ويعتقد أنه من الممكن في نهاية المطاف بناء عالم ديني يُسلم به من الجميع بلا نقاش، في حين كان ابن كمونة شبه شكّاك فضاعف من التحفظات. وانطلق الأول من سلطته الذاتية، في حين كان الثاني جماعاً للأقوال ولا يتدخل إلاّ ليختار بين الاستشهادات، وفي أقصى الأحوال ليحكم فيها. ولئن احتل هذان المفكران مكانهما في الخاتمة التاريخية لدراستنا، فمن الممكن مع ذلك أيضاً أن يُعتبرا رائدين بعيدين لبحث عصري يختلف تمام الاختلاف عن البحث الذي قمنا به.

وبالفعل، إننا لا نستطيع أن نتجاهل التاريخ الذي أسدل الستار على العمل الذي أنجزه ابن كمونة. ولئن دلّ نص التوحيدى، الذي ذكر فيه أنّ مكتبة أحد أعيان ذلك

الزمان كانت تحتوي على عدد من الكتب المشبوهة، على أنّ الفكر المستقل كان له بعض الجمهور، فإنّ ضربتين كبريتين متتاليتين قد سدّدا له إبان القرن الخامس/ الحادى عشر والقرن السابع/ الثالث عشر. فالصمت الذي خيم بعد المعرى، وامتد حتى ابن كمّونة، هو صمت قسريٌ فرض فرضاً. بالفعل، لقد تردد لدى هذا الكاتب صدى التضخم الذي طرأ على الأسئلة والاعتراضات منذ أن كتب المعرى، وبقي في الوقت نفسه قيد الكتمان بالنظر إلى أنّ «المذهب السنّي» كان استعاد موقعه، فصار في آن واحد هو الدين الرسمي المنتصر وهو الشكل التقليدي المعطى له. وبعد الانحسار القصير الأمد الناجم عن الغزو المغولي، أدى دخول المغول في الإسلام إلى خلق فترة طويلة ثانية من الصمت، وكان الصمت هذه المرة فعلياً. وقد تكون هذه الفترة قد عرفت، هي أيضاً، عدداً من الاحتتجاجات السرية. وقد تنمّ عن ذلك النكت الشعبية التي نسبت إلى ابن الريوندي الذي أصبح شخصاً أسطورياً، وكذلك الانتقادات التي تناولت السلطة الدينية وانتشرت في هذا الإقليم أو ذاك، بله التصريحات التجديفية التي كان السياق العام يبادر سريعاً إلى التخفيف من غلوائها<sup>(٤)</sup>. ولكن كل هذه الأشياء ما هي إلا استعادة للانعاتافية التي عرفتها بدايات العصر العباسي، ولا تشکل تفكيراً نقدياً جديراً بهذا الاسم. أما العصر الحديث فشهد تغلغل إيديولوجيات وفدت من الخارج، ولا سيما الماركسيّة؛ وفي هذا حرف كبير لمسار الإشكالية لأنّ العالم العربي استقبل يومئذ نقداً نشاً وتطور في سياق مختلف جداً، ووفق تسلسل تاريخي قلنا في البداية إنه انعكس بانتقاله من الشرق إلى الغرب.

في ما يتعلّق بالفكرة الحديثة، درجت العادة على وضع العالم العربي في ركاب الغرب. وليس هذا فقط خطأ في المنظور من جانب العالم الغربي التوسيعى الذي

(٤) نجد هذه الظواهر خصوصاً في الأوساط غير العربية، كتلك القصيدة الشعبية الأذربيجانية التي يهتف فيها أحد المسلمين وقد رأى عروساً مسيحية سافرة وخارقة الجمال: «من يقع نظره مرة على مخلوقه كهذه، فلن يرغب من بعد في الذهاب إلى الجامع، بل سيتوّجه نحو الكنسية» (ذكره البارون دي باي de Baye في كتابه: في بلاد التتار، من دربنت إلى اليزيابتيول. ذكرى إحدى المهمات (بالفرنسية) في سلسلة «رؤى من روسيا»، باريس، دون تاريخ [١٩٠١٢]، ص ٤٨). ونستطيع بسهولة أن نسمع تعليقات كهذه في البلدان العربية في الجلسات الخاصة.

نسبي جذوره العربية، بل هو أيضاً خطأ في المتظور من جانب بعض الشرقيين الذين ظنوا أنهم يستطيعون الحصول على القوة المادية للشخص بدون أن تتأثر به شخصيتهم. وهذه الفكرة، التي انتشرت في ثلاثينيات القرن التاسع عشر مع الطهطاوي، أدت إلى موقف ملتبس: أي المطالبة بالأصالة وبحق التقليد في آن. وهذا ما عبر عنه جاك بيرك Jacques Berque عندما قال: «إنّ العرب يريدون إلا يشابهوا الآخرين وألا يختلفوا عنهم»<sup>(٥)</sup>. فلو ذكرت أمامهم خصوصيتهم يشعرون بالمهانة ويطالبون بأن يكونوا كمثل قائل هذه الملاحظة، وإن طبّقت عليهم نفس المعايير التي تطبّق على الآخرين يجفلون. هذا التوهم بأنّ التكنولوجيا الغربية قابلة للفصل عن خلفيتها النفسية وللنّقل إلى شرقٍ بقي على حاله، إنما هو ناجم عن رؤية مادية اختزالية للتاريخ. أما أنّ كل شيء متماسك، وأنه لا يمكن فصل أي شيء عن سياقه، فهذا ما يتجلّى في التحوّلات التي طرأت على اللغة العربية نفسها. فعندما قورنت نهضة القرن الثالث عشر الهجري/الحادي عشر الميلادي بالعصر الكلاسيكي للإسلام، ولا سيما من منظور مواجهة العالم العربي لثقافات أخرى أكثر تقدماً على الصعيد التقني في كلتا الحالين، جرى التأكيد بخاصة على التشابهات. وهذه تُلاحظ فعلاً في المبادئ والطرق السلوكية لدمج هذه العناصر الثقافية الأجنبية. ولكن إلى جانب النقاط المشتركة، يجب أيضاً ذكر الفروق الناجمة عن اختلاف السياقين:

- بقيت الأمة الإسلامية في القرون الوسطى متمسكة إجمالاً، في حين أنها في العصر الحديث تفتّت إلى دول صغيرة عديدة.
- في العصر العباسي كانت الفروق في اللهجات قليلة، في حين يواجه العصر الحديث لهجاتٍ عامية تجدرت وتغيرت من منطقة إلى أخرى.
- كانت العربية الفصحى قريبة من أشكال الوعي القديمة، في حين أنه يتعمّن على العرب المعاصرين أن يبذّلوا جهداً وأن يضعوا أنفسهم في موقف مصطنع تماماً كي يستعملوها.
- كانت العربية لا تواجه منافسة إلاّ من خلال اللغات التي وصلت إلى العرب

(٥) ذكرها م. ديجي M. Deguy في مقالته: «جاك بيرك والإنسنة»، مجلة Critique، العدد ٢٠٩، تشرين الأول/أكتوبر ١٩٦٤، ص ٨٦٤.

عن طريق الكتب (كاليونانية والبهلوية)، أما في عصرنا فإنها تتنافس مع لغات التواصل الدولي (الإنكليزية والفرنسية).

- لعب المسيحيون السريان دوراً مهماً في عملية الترجمة إلى العربية دون أن يثير ذلك قلقاً حقيقياً لدى المسلمين، في حين أن الدور المتميّز الذي يضطلع به المسيحيون العرب المعاصرن غالباً ما يُنظر إليه بحقن<sup>(٦)</sup>.

يُظهر هذا كله كم نكون موهومين لو تصورنا أننا نستطيع تقطيع الواقع لنميز بدقة بين ما يمكن أن يتحرك وبين ما يجب ألا يتحرك. بالطبع، لا يعني هذا أننا نريد أن نحبس العالم العربي في حيز مغلق ونحول بينه وبين أي افتتاح. ولكن يجب التنويه بأنّ هذا الانفتاح لا يمكن أن يكون جزئياً. فما إن يبدأ حتى تعتمل فيه سلسلة من الظواهر المترابطة، وهي سلسلة لا يمكن أن توقف في لحظة من اللحظات بشكل مصطنع.

في هذه الظروف، هل يكون من المفيد أن نعكف على الماضي؟ إن التعديلات التي يأتي بها التاريخ تحول بالطبع دون بزوغ المعتقدات والمذاهب بزوجاً تلقائياً عادياً، ولا سيما أننا، في المجال الذي نحن بصدده، لسنا أمام منظومة تمكّن الإحاطة بها دفعة واحدة، بل نحن أمام عملية مركبة وأحياناً متناقضة تمتد على قرون بكاملها. أسيقال إنّ لدى الكتاب العرب طروحات يجهلها الفكر الغربي المعاصر؟ بالإجمال، ليس هذا هو واقع الأشياء.

أنكفي عندئذ بالإشارة بأسبقية واضحة تفوق بها العالم العربي على الغرب في مجال النقد الديني؟ ولكن الأسبقية الزمنية لا تعطي أية أحقيّة، ومن محاذيرها أنّ الاكتشافات الأولى تبقى متلعمّة، بل جنينة أحياناً. الواقع أنّ العبرة التي نستطيع أن نستخلصها من كل ما رأينا أشد تعقيداً بكثير.

لقد أظهرت دراستنا قبل كل شيء أنّ التفكير النبدي يمكن أن ينشأ في أسبقية متباعدة جداً. وهو قابل للصدور عن العالم العربي قابليته للصدور عن العالم الغربي. وهذه الملاحظة النظرية العامة تستدعي بدورها أسئلة ونتائج عديدة.

(٦) انظر ميشيل باربو: «أفكار حول الإصلاحات الحديثة للغة العربية الفصحى» [مداخلة في كتاب إصلاح اللغات، بإشراف ي. فودور وك. حاجاج، دار نشر هامبورغ، ١٩٨٣، ص ١٢٧-١٥٤].

ما الذي يفسّر وجود تفاوت زمني بين المجتمعات؟ وكيف نفسّر أن يكون هذا الشكل من الفكر قد ولد بسرعة هنا، في حين أنه ظهر متأخراً وفرض نفسه بقوة هناك؟ يكمن أحد عناصر الإجابة في المقوله المتداولة بكثرة عن غياب الـاكليروس في العالم الإسلامي - على الأقل ما دامت الشيعية (التي لها اكليروس) ليست دين دولة - وهو الغياب الذي تميّز به العالم العباسي بوجه خاص. وينجم عن «غياب الـاكليروس» هذا أن لا أحد «كافن» وأن جميع الناس «كهنة» في آن. والنتيجة الإيجابية لذلك هي أن طور التوسيع من شأنه أن يؤدي إلى قيام وضع داخلي جيد، على نحو ما حصل بسرعة في الإسلام، يتبع بدوره قدرة كبيرة على الإبداع والافتتاح ساهمت في الظهور السريع للمفكرين الذين تكلمنا عنهم. أما النتيجة السلبية فهي أن طور الانحسار يشهد مزايدة في الصراطية. وقد ظهر هذا مع إعادة توطيد السنّة في القرن الخامس/الحادي عشر نتيجة للنكبات أمام الأوروبيين في الحروب الصليبية، وبخاصة نتيجة للجمود الذي نجم عن الدمار المغولي بدءاً من القرن السابع الهجري/الثالث عشر الميلادي. ونشهد الآن، مع مصادرة النهضة من قبل الأصولية الإسلامية، سيرة مماثلة تتجلّى خصوصاً بتهميش كافة الفعاليات الأقلوية التي أثّرت وأخصبّت العالم العربي في القرن المنصرم.

ولكن لتن ركزت هذه الإجابة على ما يكون من تعارض بين حضارتين، فإن إجابة أخرى تشدد على السمات المشتركة بينهما لتجعل الفوارق تتبّع في هذه الحالة من الكيفية المختلفة التي تتجسد بها هذه السمات المشتركة. رأينا مثلاً الدور التحريري الرئيسي الذي لعبته الثنوية منذ بداية الخلافة في بغداد، ولا سيما في أوج هذه الخلافة. وبوسعنا، على سبيل المقارنة، أن نتوه بالمفهوم الذي أحدثه في الغرب «القاموس التاريخي والنقدّي» لـ بيير بايل Pierre Bayle الذي كان الكتاب المفضل لدى جميع رواد عصر الأنوار، ولا سيما المقالة التي تتكلّم عن المانويين. فعندما أكدّ هذا «القاموس» أنّ القديس أوغسطينوس، لو بقي كما كان<sup>(\*)</sup>، «لتمكن من إزاحة الأخطاء الأكثر فجاجة ومن إنشاء منظومة فكرية ستخرج الصراطيين على يديه»، فإنه شقّ الطريق أمام جميع انتقادات الفلاسفة، وهي الانتقادات التي كانت

(\*) معلوم أنّ القديس أوغسطينوس كان مانويّاً قبل أن يعتنق المسيحية. «م»

بمتابة تطوير للحوار الذي تخيله بين ميليسوس و زرادشت.

وبالتالي لا نستطيع أن نتكلّم عن «طبيعة» غربية أو عن «طبيعة» شرقية قد توهمنا بأننا قادرون على الانتقال من هذه إلى تلك لكي نجد هناك الخلاص الذي لم نجده هنا. بلـى، هناك نزعات تكون سائدة أكثر من غيرها حسب الحضارات، ولكن الآليات تبقى عامة، وكل حضارة كبيرة تختبر جملة الإمكانيات، بمقدار صغير أو كبير.

إن النزعات الغالبة عددياً هي النزعات التي استغلت المعطيات الثقافية (بنية اللغة، التقاليد الدينية السائدة...) في ما أسماه أندريله جيد «منحي الانحدار». وإذا كان علينا أن نعترف بتمثيلها السوسيولوجي، فإنه لا يتعين علينا لذلك أن نؤقمنها. ولا شك أن بعض المستعربين ارتكبوا خطأ فادحاً عندما أرداوا اختزال موضوع بحثهم إلى «بنية ثنائية»، أو إلى «رؤية انقطاعية للزمن تتأدي إلى جهل المستقبل»، الخ. ولئن كانت هذه السمات قد وسمت نزعات مهمة في حقبة من الزمان، فهذا لا يعني أنه يستحيل الخروج منها. لقد أفادنا كلود ليفي ستروس - معارضًا في ذلك الباحث مرسل غرانيه - عندما ذكر بأن مذهب المثقفين الصينيين إنْ كان قام على تمثيل العالم وفق بنية مربعة، فإن الإنسان العادي أو الريفي في الصين لا يعيش في عالم مربع. فهناك دوماً جوانب أخرى داخل الحضارة الواحدة، ولئن لم ينظر لها المنظرون فهذا لا ينفي ما لها من تأثير على قطاعات واسعة من الحياة الجارية. وبوسعنا دوماً أن نطبق على النزعات التي أبرزها الأخصائيون، بحكم أنهم أخصائيون، ما كان يقال في الماضي عن النجوم: «إنها تؤثر، ولكنها لا تحتم».

إن الفكر النقدي هو ظاهرة ذاتية وأصلية في الحضارة العربية. وقد تم قمعه في الماضي، عن طريق الخنق لا عن طريق الإقناع بالنسبة إلى الغير، وباللجوء إلى حجج توافقية لا إلى تفكير استيعابي بالنسبة إلى الذات. ولتن حُكم عليه على مدى حقب مديدة بـألا يعبر عن نفسه إلا من خلال شظايا مبتورة، فإنه يبقى في وسعه في كل لحظة أن يعاود تكوين نفسه في مسعى منه إلى التعبير عن ملء ذاته.



# **رابطة العقلانيين العرب**

## **من أجل ثقافة نقدية تنويرية علمانية**

### **إصدارات الرابطة**

١. فلينزوج الحجاب، تأليف شاهدورت جافان، ترجمة فاطمة بلحسن. دار بترا، دمشق . ٢٠٠٥.
٢. المرض بالغرب: التحليل النفسي لعصاب جماعي عربي، تأليف جورج طرابيشي. دار بترا، دمشق . ٢٠٠٥.
٣. ازدواجية العقل: دراسة تحليلية نفسية لكتابات حسن حنفي، تأليف جورج طرابيشي. دار بترا، دمشق . ٢٠٠٥.
٤. فلسفة الأنوار، تأليف ج. فولгин، ترجمة هنرييت عبودي. دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٥.
٥. حرية الاعتقاد الديني، إعداد وتصنيف محمد كامل الخطيب. دار بترا، دمشق . ٢٠٠٥.
٦. نقد الثوابت: آراء في العنف والتمييز والمصادر، تأليف رجاء بن سلامة. دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٥.
٧. مواقف من أجل التنوير، تأليف محمد الحداد. دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٥.
٨. يوسف القرضاوي بين التسامح والإرهاب، تأليف عبد الرزاق عيد. دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٥.
٩. ٢٣ عاماً: دراسة في الممارسة النبوية المحمدية، تأليف علي الدشتي، ترجمة ثائر ديب. الطبعة الثانية، دار بترا، دمشق . ٢٠٠٦.
١٠. علم نفس الجماهير: تأليف سيغموند فرويد، ترجمة وتعليق جورج طرابيشي. دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٦.
١١. الإسلام: نزوات العنف واستراتيجيات الإصلاح، تأليف محمد الحداد، دار الطليعة، بيروت . ٢٠٠٦.

- ١٢ . هرطقات ١ : عن الديموقراطية والعلمانية والحداثة والممانعة العربية ، تأليف جورج طرابيشي . دار الساقى ، الطبعة الثانية ، بيروت ٢٠٠٨ .
- ١٣ . هرطقات ٢ : العلمانية كإشكالية إسلامية-إسلامية ، تأليف جورج طرابيشي . دار الساقى ، بيروت ٢٠٠٨ .
- ١٤ . العلمانية على محك الأصوليات اليهودية والمسيحية والإسلامية ، تأليف كارولين فوريست وفياميتا فينر ، ترجمة غازي أبو عقل . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٦ .
- ١٥ . عمانويل كانط : الدين في حدود العقل أو التنوير الناقص ، تأليف محمد المزوجي . دار الساقى ، بيروت ٢٠٠٧ .
- ١٦ . الانسداد التاريخي : لماذا فشل مشروع التنوير في العالم العربي ؟ تأليف هاشم صالح . دار الساقى ، بيروت ، ٢٠٠٧ .
- ١٧ . الحجاب ، تأليف جمال البنا . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٧ .
- ١٨ . أسرار التوراة ، تأليف روجيه الصباح ، ترجمة صالح بشير . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٧ .
- ١٩ . مدخل إلى التنوير الأوروبي ، تأليف هاشم صالح . الطبعة الثانية ، دار الطليعة ، بيروت ٢٠٠٧ .
- ٢٠ . هدم الهدم ، إدارة الظهر للأب السياسي والثقافي والتراثي ، تأليف عبد الرزاق عيد . دار الطليعة ، بيروت ٢٠٠٧ .
- ٢١ . معضلة الأصولية الإسلامية ، تأليف هاشم صالح . دار الطليعة ، بيروت ، الطبعة الثانية ٢٠٠٨ .
- ٢٢ . في نقد إنسان الجموع ، تأليف رجاء بن سلامة . دار الطليعة ، بيروت ٢٠٠٨ .
- ٢٣ . إماماة المرأة ، تأليف جمال البنا . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٨ .
- ٢٤ . الإسلام والحرية ، تأليف محمد الشرفي . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٨ .
- ٢٥ . حفريات في الخطاب الخلدوني : الأصول السلفية ووهم الحداثة العربية ، تأليف ناجية الوريمي بوعجبلة . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٨ .
- ٢٦ . الإسلام معطلًا : العالم الإسلامي ومعضلة الفوات التاريخي ، تأليف فريدون هويدا ، ترجمة حسين قبيسي . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٨ .
- ٢٧ . امرأتنا في الشريعة والمجتمع ، تأليف الطاهر الحداد . دار بترا ، دمشق ٢٠٠٨ .

- . ٢٨ . موجز فكر التنوير، تأليف د. عثمان أشقر. دار بترا، دمشق ٢٠٠٨ .
- . ٢٩ . الحداثة وتحرير الإنسان، مجموعة بباحثين. دار بترا، دمشق ٢٠٠٨ .
- . ٣٠ . ١٧٨٩ ثورات الحرية والمساواة، تأليف روبرت بالمر، ترجمة هنرييت عبودي، دار الطليعة، بيروت ٢٠٠٨ .
- . ٣١ . تأسيس الإسلام: بين الكتابة والتاريخ، تأليف ألفريد لويس دي بريمار، ترجمة هاشم صالح، دار الساقى، بيروت ٢٠٠٨ .
- . ٣٢ . المفكرون الأحرار في الإسلام، تأليف دومينيك أورفوا، ترجمة جمال شحيد، دار الساقى، بيروت ٢٠٠٨ .
- . ٣٣ . الإسلام والتحليل النفسي، تأليف فتحي بن سلامة، دار الساقى، بيروت ٢٠٠٨ .
- . ٣٤ . المدينة الإسلامية والأصولية والإرهاب، تأليف عبد الصمد الديالمي، دار الساقى، بيروت ٢٠٠٨ .
- . ٣٥ . المعجزة: أو سبات العقل في الإسلام، تأليف جورج طرابيشي دار الساقى، بيروت ٢٠٠٨ .

### «الإسلام واحداً ومتعدداً»

سلسلة دراسات يشرف عليها د. عبد المجيد الشرفي  
صدر منها إلى الآن عن دار الطليعة بيروت:

- . ٣٦ . الإسلام الخارجي، تأليف ناجية الوريمي بوعجية .
- . ٣٧ . إسلام المتكلمين، تأليف محمد بوهلال .
- . ٣٨ . الإسلام السنّي، تأليف بسام الجمل .
- . ٣٩ . الإسلام الشعبي، تأليف زهية جويرو .
- . ٤٠ . الإسلام الحركي، بحث في أدبيات الأحزاب والحركات الإسلامية، تأليف عبد الرحيم بوهاما .
- . ٤١ . إسلام الفلاسفة، تأليف منجي لسود .
- . ٤٢ . الإسلام في المدينة، تأليف بلقيس الرزيقي .
- . ٤٣ . الإسلام «الأسود» جنوب الصحراء الكبرى، تأليف محمد شقرور .

٤٤. الإسلام الآسيوي، تأليف آمال قرامي.
٤٥. إسلام الفقهاء، تأليف نادر الحمامي.
٤٦. إسلام المتتصوفة، تأليف محمد بن الطيب.
٤٧. إسلام المجددين، تأليف محمد حمزة.
٤٨. الإسلام العربي، تأليف عبد الله خلايفي.
٤٩. إسلام عصور الانحطاط، تأليف هالة الورتاني وعبد الباسط قمودي.
٥٠. إسلام الأكراد، تأليف تهامي العبدولي.
٥١. إسلام الساسة، تأليف سهام الدبابي الميساوي.
٥٢. إسلام عصور الانحطاط، تأليف الورتاني / القمودي.

**إصدارات الرابطة تحت اسم  
المؤسسة العربية للتحديث الفكري**

٥٣. أعلام النبوة: الرد على الملحد أبي بكر الرازي، تأليف أبو حاتم الرازي. دار الساقى، بيروت ٢٠٠٣.
٥٤. في الاختلاف والاختلاف - ثنائية السائد والمهمش في الفكر الإسلامي القديم، تأليف ناجية الوريمي بوعجبلة. دار المدى، دمشق ٢٠٠٤.
٥٥. ما الثورة الدينية؟ الحضارات التقليدية في مواجهة الحداثة، تأليف داريوش شايغان، ترجمة محمد الرحمنى. دار الساقى، بيروت ٢٠٠٤.
٥٦. الحداثة والحداثة العربية. دار بترا، دمشق ٢٠٠٤.
٥٧. النهضة وصراع البقاء، تأليف إبراهيم بدران. المركز الثقافي العربي، بيروت ٢٠٠٥.
٥٨. الحرب المقدسة: الجهاد، الحرب الصليبية - العنف والدين في المسيحية والإسلام، تأليف جان فلوري، ترجمة غسان مایو. دار المدى، بيروت ٢٠٠٥.
٥٩. أسباب النزول، تأليف بسام الجمل. المركز الثقافي العربي، بيروت ٢٠٠٥.
٦٠. الإنسان نشوء وارتقاء، تأليف جان شالين، ترجمة الصادق قسمة. دار بترا، دمشق ٢٠٠٥.

٦١. الحديث النبوى ومكانته في الفكر الإسلامى الحديث، تأليف محمد حمزة. المركز الثقافى العربى، بيروت ٢٠٠٥.
٦٢. السستة: أصلًا من أصول الفقه، تأليف حمادى ذوبىب. المركز الثقافى العربى، بيروت ٢٠٠٥.
٦٣. العلمانية، تأليف غي هارشير، ترجمة رشا الصباغ. دار المدى، دمشق ٢٠٠٥.
٦٤. الكنيسة والعلم: تاريخ الصراع بين العقل الدينى والعلم، الجزء ١، تأليف جورج مينوا، ترجمة موريس جلال. دار الأهالى، دمشق ٢٠٠٥.
٦٥. محاكم الفتىش، تأليف غي وجون تستاس، ترجمة ميساء السيوفى. دار الأهالى، دمشق ٢٠٠٥.
٦٦. ما هي العلمانية؟، تأليف هنرى بينا-رويث، ترجمة ريم منصور الأطرش. دار الأهالى، دمشق ٢٠٠٥.
٦٧. الفكر الحر، تأليف أندريله ناتاف، ترجمة رندة بعث. دار المدى، دمشق ٢٠٠٥.

للاتصال برابطة العقلانيين العرب : arab rationalists@yahoo.fr

الفكر الحر هو ظاهرة ذاتية وأصيلة في الحضارة العربية الإسلامية، وإن يكن انحصر في قلة من المفكرين النقادين من طالت يد القمع كتاباتهم، وحتى حياتهم، وألصقت بهم تهم الرندة والخروج على الصراط المستقيم.

رواد الفكر الحر هؤلاء يتصدر صفوفهم مشاهير من أمثال ابن المقفع والرازي والمعربي، ولكن كذلك مغمورون أو مهمشون من أمثال ابن الريوندي والوراق، أو أخيراً مليون يتّمرون إلى الحضارة نفسها وإن كانوا ليسوا من الديانة نفسها من أمثال حنين بن إسحق وحيويه البلخي وابن كمونة.

يؤكد هذا الكتاب بعد الانفتاحي، وحتى النقيدي، للحضارة العربية الإسلامية في المجال الديني قبل أن تغلق على نفسها مع سيطرة الفكر الفقهي والأصولي الذي قادها إلى ليل «الانحطاط» الطويل.

دومينيك أورفوا مستعرب فرنسي معاصر. باحث ومتخصص في الإسلام وأستاذ الدراسات الإسلامية في جامعة تولوز.

ISBN 978-1-85516-283-9



DAR  
AL SAQI



الساقي

مدى

رابطة العقلانيين العرب